

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाघ्रत प्राप्य बरान्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

वष ४ वित्र शाकाब्द १८८२, सं० २०१७विक्रमी अङ्क १ Year 4 March-April 1960 No. 1

#### 🛨 मार्थना 🛨

हे नाथ, तू ही मनुष्य-जीवन का ध्येय है। हमारी इच्छाएँ हमारी उन्नति में बाधक हैं। तू ही हमारा एक मात्र स्वामी और इष्ट है। बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है। श्री राम चन्द्र मिशन की दैनिक प्रार्थना]

# सम्पादकीय:--

# प्राणाहुति

शिक्त-संचरण (Transmission of Power) प्रकृति के दोत्र की साधारण घटना है। गर्म लोहे के सम्पर्क में आने वाले ठएडे लोहे में भी गर्मी का संचार हो जाता है; दहकते अंगारे से चिपका हुआ साधारण कोयला भी दहक उठता है।

स्थुल प्रकृति का यह नियम सूचम प्रकृति के चेत्र में भी परिलक्ति होता है। शब्दों अथवा अन्य प्रतीकों के माध्मम से भावों (emotions) और विचारी (ideas) का संक्रमण और प्रसरण तो त्राधुनिक सामान्य मनोविज्ञान त्रीर समाज मनोविज्ञान में स्वीकार किया ही जाता है, वैयक्तिक विशिष्टतात्रों श्रीर सम्पूर्ण चरित्र (character) का अचेतन रूप से संचरण भी एक वास्तविक मनो-वैज्ञानिक तथ्य है, भले ही इस का वैज्ञानिक रीति से अध्ययन त्राधुनिक पाश्चात्य मनोविज्ञान के त्तेत्र में त्रमी सम्भव न हो सका हो। नैतिक प्रशिच्या (Moral education) की दृष्टि से इस तथ्य का महत्व जन साधारण में स्वीकार किया जाता है। यदि शिदाक में कायरता अथवा मिण्याचार का दोष विद्यमान है, तो केवल भाषणा-त्तमता के बल से शिष्य में वीरता अौर सदाचरण के गुण उत्पन्न नहीं किये जा सकते; ऐसे शिच्चक के सम्पर्क में रहने वालें श्रद्धालु विद्यार्थी में अचेतन रूप से वही गुगा संचरित होंगे, जो शिचक के चरित्र की विशिष्टता हैं। मानसिक ऋौर चरित्र-सम्बन्धी गुणों का यह अचेतन संचरण बुद्धिमान मनुष्यों को ही नहीं, पशुत्रों तक को प्रभावित करता है। कहा जाता है कि पूर्ण अहिंसक ऋषियों के त्राश्रमों में पशु स्वामाविक हिंसा छोड़ देते हैं। सॉप चरवाहे के पैर पर इसी डर से काटता है कि वह पत्थर से उस का सर कचल देगा।

इस प्रकार के शिक्त-संचरण की अनेक आवश्यक शर्तें हैं, जिन
में से कुछ मुख्य यह हैं :—(१) जिस वस्तु या व्यक्ति से किसी शिक्त
या गुण का संचरण प्रारम्भ हो, उस में उक्त शिक्त या गुण उपयुक्त
रूप में मौजूद होना; (२) जिस वस्तु या व्यक्ति में किसी शिक्त या
गुण का संचरण अपेचित हो, उस में उक्त शिक्त अथवा गुण को
प्रहण करने की योग्यता; (३) संचरण की प्रक्रिया में सम्बद्ध वस्तुओं
या व्यक्तियों का परस्पर समुचित सम्पर्क; (४) वाह्य परिस्थितियों का
संचरण के अनुकूल होना, उदाहरणार्थं अग्नि के संचरण के लिए
वायु में आक्सीजन की उपयुक्त मात्रा मौजूद रहना आदि।

जड़ प्रकृति की वस्तुत्रों त्रौर मानव में मुख्य त्रान्तर यही है कि मानव का व्यवहार स्वनियन्त्रित होता है। ऋतः मानवीय चरित्र के चेत्र में संचरण के विषय में भी वास्तविक सद्गुरु ऋीर सच्चे शिष्य की इच्छा-शक्तियों को प्रमुख स्थान प्राप्त है। अतः मानसिक गुणों और चरित्र सम्बन्धी विशिष्टताओं के संचरण की विधि (Technique) बसंइच्छा-शिक्त का प्रयोग मात्र है । में विजली त्रादि मौतिक **ऋाधुनिक** विज्ञान शक्तियों की भॉति इच्छा-शक्ति की प्रकृति ख्रीर किया का ज्ञान उपलब्ध न होने के कारण आध्यात्मिक साधना आधुनिक वैज्ञानिक दृष्टि से रहस्यपूर्ण हो गई है। वस्तव में आधुनिक पृश्चात्य मनोविज्ञान में इस कमी की पूर्ति अपेचित है। डाक्टर आइन्स्टाइन के संगठित-चेत्र-सिद्धान्त (Unified Field Theory) को दृष्टि में रखते हुये त्राधिनक पाश्चात्य मनोविज्ञान द्वारा इस चेत्र का क्रियात्मक प्रयोगात्मक अन्वेषण भारतीय मनोविज्ञान के सिद्धान्ती को समभने में ऋत्यधिक सहायक होगा।

भारतीय मनोविज्ञान में इच्छा-शक्ति आत्मा की मूल्-चालक शिक है, श्रीर उस से श्रीमन्त है। श्रिज के पाश्चात्य मनोवैज्ञानिक को 'श्रात्मा' शब्द के प्रति कुछ कुएठा (obsession) सी हो गई है, श्रतः उस की सुविधा के लिए फायड श्रीर मैक्डूगल् की भाषा में सम्पूर्ण व्यक्तित्व की चालक शक्ति कह लें; यदापि फ्रायड ऋीर मैक्डूगल् के 'व्यक्तित्व' के प्रत्यय उद्गमनात्मक (Inductive) ऋौर अनुभव-मूलक (Empirical) हैं, जब कि भारतीय मनोविज्ञान में श्रात्मा का प्रत्यय प्रधानतः निगमनात्मक (Deductive) श्रीर श्राभ्यन्तरिक (Innate) हैं।] वास्तव में सर्वव्यापी श्राय सत्ता की सन्तुलित (balanced) अवस्था में यह इच्छा-शिक भी उसी सत्ता में लय रहती है। शक्ति के रूप में इस का प्रकाशन उस सन्तुलित ष्ट्राय सत्ता में चोभ अथवा असन्तुलन उत्पन्न कर के अनेकता-पूर्ण सुष्टि की प्रक्रिया को प्रारम्भ कर देता है। यही एकाई के रूप में व्यक्तित्व के अनुभव का प्रारम्भ-विन्दु है। आलङ्कारिक भाषा में चव्ध श्राच सत्ता ही आत्माओं की विभिन्नता का श्रानुभव है। उदाहरणार्थ पानी या दूध अपने आन्तरिक अगुओं में मीजूद आक्सीजन आदि गैसों के द्वारा उफन जाये तो उसके चारों स्रोर बुलबुले पैदा हो जायेंगे जो मूल द्रव पदार्थ से भिन्न तथा परस्पर भिन्न सत्ताएँ प्रतीत होने लगेंगी। त्र्याच सत्ता का यह सीमित खिएडत रूप असंतुलन उत्पन्न करने वाले चोभ के परिएगामस्वरूप अपने मूल अथवा केन्द्र से जितनी ही दूर होता जायेगा, उस में उतनी ही स्थूलता त्राती जायेगी, ऋौर उस में विद्यमान उस अभिन्न चालक शक्ति का रूप परिवर्तित होता जाग्रेगा, श्रर्थात उस की किया में स्वतन्त्र वर्ण (Free choice) के स्थान पर याँ जिक-बद्धता (mechanical bondage) को प्राधान्य प्राप्त होता जायेगा। इस प्रकार समस्त मानसिक, जैविक, भौतिक शकियाँ कदाचित सत्ता के विकास के विभिन्न स्तरी पर पाये जाने

वाले एक ही शक्ति के विभिन्न रूप हैं। वास्तव में सम्पूर्ण सृष्टि के श्रादि-श्रन्त-विषयक इस व्य ख्या का महत्व व्यावहारिक समस्या की श्रपेत्ता तत्वज्ञान सम्बन्धी शेद्धान्तिक समस्या की हृष्टि से श्रिधिक है, जिस में श्राधुनिक भोतिक शास्त्र उत्तमा हुआ है। भारतीय दर्शन में तो विशेषतः व्यावहारिक समस्या पर ही बल दिया गया है। जब काँटा चुभा हो तो पहला काम काँटा निकालना है, दद्यपि काँटे की बनावट, श्रीर किया, उद्भव-स्थल, श्रीर विकास श्रादि का ज्ञान महत्वहीन नहीं है। श्रतः श्रात्मा श्रीर इच्छा-शक्ति के सम्बन्ध को श्राद्मा के संदर्भ में श्रहण कर के हम फिर शिक्त-संचरण श्रीर श्राव्यात्मिक साधना में उस के महत्व-विषयक समस्या पर श्रा जार्थे।

हमारी प्रस्थापना यह थी कि मानसिक गुर्गो ख्रीर चरित्र-सम्बन्धी विशिष्टताओं के संचरण की विधि इच्छा-शक्ति का प्रयोग है। वास्तविक सद्गुरु और सच्चे अभ्यासी की इच्छा-शक्तियाँ उदादेश की अभेर प्रगति में सहायक होती हैं। सद्गुरु अपनी इच्छा-शक्ति के श्राध्यात्मिक स्थिति ऋग्नी द्वारा ऋभ्यासी ऋौर में करता है, इच्छा-शक्ति के प्रयोग द्वारा सद्गुरु के साथ अनवरत रुम्पर्क बनाए रहता है । उपमा की आँशिकता को ध्यान में रस्ते हुए इस प्रक्रिया को नली द्वारा जुड़े हुए पानी से भरे और खाली वर्तनों की उपमा द्वारा समभा जा सकता है। अपनी इच्छा शक्ति के प्रयोग की जिस किया हारा अभ्यासी अन्तिम लद्दय (वास्तविक सद्गुरू) से सान्निध्य' स्थापित किये रहता है उसे साधना के पारिसापिक शब्दों में 'श्रेम' कहा जाता है; और सचा सदगुरू अपनी इच्छा शक्ति के प्रयोग की जिस किया द्वारा ऋषने से सान्निध्य स्थापित विसे हुए ऋभ्यासी में %पनी स्थिति उत्तरोत्तर स्तारता जाता है, उसे 'क्रुपा' वहा जाता है। अभि और 'क्रपा' एक दूसरे के पूरक और एक दृसरे से ऋभिन्न हैं। सदगुरू की वास्तविक स्थिति ही उसका । गण ऋथीत अरुली त्र्यस्तित्व है, श्रोर उसी का संचार अभ्यासी में होता है, इसितए

आध्यात्मिक स्थिति के संचरण की यह प्रक्रिया सहज मार्ग साधना के पारिकापिक शब्दों में 'प्राणाहुित' कही जाती है । सद्गुरु की पहुँच आद्य-प्रसा के जितने ही निकट तक होती है, वह अपने सच्चे शिष्य को भी वहीं तक खींच लाने में सफल होता है। और चुकि सको सदगुरू का अट्ट लगाव सत्ता के मूल केन्द्र से रहता है, अतः यह अनन्त यात्रा चलती ही रहती है, यहाँ तक कि किसीकी मध्यस्थता की भी आवश्यकता नहीं रह जाती, यदापि सचा शिष्य अपने सद्गुरू से स्वतंत्र कभी नहीं होगा, वयोंकि आद सत्ता से सीधा सम्पर्क हो जाने पर भी उस ब्राद्य सत्ता ब्रीर सच्चे सद्गुरू के प्राण्यां ततोगत्वा एक ही दृष्टिगोचर होते हैं। अतः सदगुरू से स्वतंत्र होकर परम सत्ता के केन्द्र से सीधा सम्पर्क जुड़ जाना; श्रीर सदगुरू से ऐसा लगाव पैदा हो जाना कि ईश्वर, ब्रह्म, अाद्य सत्ता आदि से कोई। मतलब ही न रहे-यह दोनों बातें एक ही स्थित का दो प्रकार से वर्णन हैं। सहज-मार्ग-साधना की दृष्टि से दूसरी विधि अधिक सहज (natural, easy) है, यदि सचा स्दगुरू प्राप्त हो जाए। उपासना ऋौर ऋतज्ञता-प्रकाशन का विषय तो सदगुरू ही है। कबीर का प्रसिद्ध कथन हैं:—

> गुरु गोविन्द, दोनों खड़े, का के लागूँ पाँय। बलिहारी गुरूदेव जिन गोविन्द दयो लखाय॥

वास्तव में ऋहंता की सीमा पार करने के बाद तो ऋाद्य सत्ता की संतुलित ऋवस्था का चेत्र ब्रारम्भ होने लगता है, जिस में विभिन् त्रता का ऋतुभव नाम मात्र को रह जाता है।

अध्यातम और ब्रह्म-विद्या के प्रशिक्षण की एक मात्र विधि के रूप में 'प्राणाहुति' का महत्व समम लेने के बाद यह आवश्यक है कि ऐसी प्रक्रियाओं से उस का अन्तर स्पष्ट कर लिया जाये, जो उसका भ्रम उत्पन्न करती हैं। (१) बहुधा किसी अच्छे महात्मा के

पास पहुँचने पर शान्ति श्रीर प्रसन्नता का श्रनुभव होता है, या संकीतंन के समय पवित्रता का एक नशा जैसा महसूस होने लगता है। साधारणतः इसे वातावरण के विशिष्ट गुण के संचरण का उदाहरण तो माना जा सकता है, किन्तु ऐसा प्रभाव अरथायी होता है; और आध्यात्मिक-प्रगति अथवा ब्रह्म-साज्ञानुवरण की प्रक्रिया में सहायता करने वाली सद्गुरु वी 'प्राणाद्रति' इस से अत्यन्त मिन्न वस्तु है। वातावरण के श्रभाव का उदाहरण तो यह भी है कि दुष्ट व्यक्ति के पास पहुँचने पर कुछ खिन्नता और मिलनता का ऋनुभव होने लगता है, या साधारण संगीत-गोष्ठी में भी अनुपम आनन्द की लहर का छनुभव होता है। प्रत्येक शुद्ध सात्विक प्रवृत्ति का महात्मा जिस का व्यक्तित्व शान्ति, श्रानन्द, पवित्रता त्रादि के परमाग्रा विकीर्णं करता हो, अनिवार्यतः 'श्राणाहुति' की योग्यता रखने वाला वास्तिवक सद्गुरु नहीं बन जाता, लगमग उसी प्रकार जैसे कि अत्येक विद्वान का ऋच्छा शिच्नक हो जाना ऋनिवार्य नहीं । यह अवश्य है कि इस प्रकार के अच्छे महात्माओं का सम्पर्क अभ्यासियों की प्रवृत्तियों पर अंकुश का काम करता है, और उनमें अच्छी त्रादतों का विकास होता है, जिस की सामाजिक उपयोगिता अत्यधिक है, त्रौर ब्राध्यात्मिक ब्रगति की दृष्टि से मी इसको प्रारम्भिक (Preliminary) महत्व प्राप्त है। किन्तु इस प्रकार की परमागु-विकिरण की घटना की व्याख्या अधिकाँश भौतिक-नियमी द्वारा हो सकती है। 'प्राणादृति' द्वारा अभ्यासी का सम्पूर्ण व्यक्तित्व श्रात्मोननति के एक के बाद एक नये स्तर पर संक्रमण करता हुआ चरम लच्य की दिशा में प्रगतिशील होता है। वह इस प्रकार के वाह्य ऋौर स्थूल प्रभाव से ऋत्यन्त भिन्न हैं। (२) बहुधा सम्मोहन (Hypnosis) के अनेक प्रकार चमन्कारपूर्ण प्रदर्शन के रूप में जनसाधारण के समन्न प्रस्तुत किये जाते हैं। इसके द्वारा ऋपने में या किसी अन्य व्यक्ति में जि प्रद्तेप (suggestions) को स्त्रीकार करता हो), इच्छानुसार शारीरिक त्र्यौर मानसिक स्थितियाँ, माव, विचार

"सहज मार्ग"

कर्म उत्पन्न किये जा सकते हैं। इसका दुरुपयोग और सटप्रोग दोनों ही सम्भव हैं। मानस-चिकित्सा (Psychiatry) में कहीं कहीं अभी भी इसका प्रयोग किया जाता है, यदा पि इस प्रकार के इस्तेमाल का यह दोष सर्वं स्वीकृत है कि रोगी की इच्छा-शक्ति और बुद्धि दुर्बल हो जाती है । बादटर फायड (Dr. Freud) ने इसी कारण अपनी चिकित्सा-पद्धति में सम्मोहन के स्थान पर अनियन्त्रित प्रत्यय प्रवाह (Free Association) की नई विधि का प्रयोग प्रारम्भ किया था । 'प्राणाहुति' सम्मोहन से ऋत्यन्त िमन्न है । यदापि इच्छा-शक्ति का उपयोग दोनों में होता है, किन्तु सम्मोहन की सफलता के लिए सम्मोहित व्यक्ति की इच्छा--शिक्त का दुर्बल बना रहना आवश्यक है, १८ जव कि 'प्राणाहुति' द्वारा अभ्यासी की बुद्धि और इच्छा-शक्ति उत्तारोत्तर विकसित होती जाती है, यहाँ तक कि इकृति के साथ की स्थिति में पहुँचने पर इच्छा-शक्ति ऋ।दमनीय (unfailing) हो जाती है, ऋौर विबोध सीमाऋों के बन्धनों से मुक्त हो जाता है। सम्मोहन की योग्यता तो कोई भी प्राप्त कर सकता है, क्यों कि उस के लिए अपने से दुईल इच्छा-शक्ति वाले व्यक्ति की त्र्यावश्यकता होती हैं, जो बिना बुद्धि का उपयोग किये सहमोहक द्वारा दिये गये प्रतेष स्वीकार वस्ता चले । किन्तु 'प्राणाहृति' की कोग्यता तो बिरले व्यक्ति को ही प्राप्त होती है। यह सच है कि इच्छा-राक्ति के प्रयोग द्वारा किसी को सुला देना, उस में विभिन्न प्रकार के भाव उत्पन्न कर देना, नशे की सी हालत पैदा कर देना, विचारों को रोक देना आदि सम्भव हैं। किन्तु ब्रह्म-विद्या के शब्द-कोष में इसे \*े चमत्कार-प्रदर्शन मात्र कहा जायेगा, ऋौर इस प्रकार की 'प्राणाहुित' को निग्रब्ट ऋौर स्थल ही कहा जायेगाः वास्तव में इसे 'प्राणादृति' की अपेन्ना 'शिक्त-संचार' का ही एक रूप कहना अधिक उवित होगा, जिसे भौतिक नियमों में बॉधकर समका जा सकता है। जो प्राणाहित अध्यात्म और ब्रह्म-विद्या के प्रशिक्षण का साधन है, वह इतनी सुद्दम प्रक्रिया है कि साधारणतः प्रारम्भिक अवस्था में

अभ्यासी को तथा अन्य लोगों को भी कोई ऐसा स्थूल और वाह्य परिणाम दिखाई नहीं पड़ता, जो चित्त को चमत्कृत कर के विश्वास को दृद्रता प्रदान कर सके। किन्तु इस के द्वारा अभ्यासी की आध्यात्मिक प्रगति में बाधक अनावश्यक बातें दूर होती जाती हैं; और अभ्यासी का सम्पूर्ण व्यक्तित्व सन्तुलित (Balanced) स्थिति के लच्य की दिशा में उत्तरोत्तर विकसित होता जाता है। इस प्रगति का अनुमान सन्ना अभ्यासी अपनी बहुत पहले की हालत से अपनी वर्तमान हालत की तुलना कर के कर सकता है। उसे चित्त की उत्तेजना और अस्थिरता, मन की मिलनता और उस पर बोक का सा अनुमव तथा अहं भाव आदि में उत्तरोत्तर कमी; और इन्द्रियों की सात्विक स्फूर्ति, स्वभाव की सौम्यता, इच्छा-शक्ति की हता तथा चित्त की उतार-चढ़ाव-हीन प्रसन्नता आदि में उत्तरोत्तर वृद्धि का अनुभव होगा।

'प्राणाहुति' की योग्यता वास्तविक सद्गुरु में ही पाई जाती हैं। पिछले छ के में वास्तविक सद्गुरु के स्वरूप पर विचार करते समय हम देख चुके हैं कि सचा सदगुरु छह ता से शून्य होकर लोक सेवा द्वारा छपने प्रियतम अनन्त लच्च की प्राप्ति में संलग्न रहता है। उस का प्राण दूसरों के दुःख को दूर करने के लिए उफनता है। ऐसे ही सद्गुरु को 'प्राणाहुति की योग्यता प्राप्त होती हैं। यह शक्ति तो उसी का माग हैं, जिसे किसी भी शक्ति की आवश्यकता न रह गई हो; इस निधि पर तो उसी का स्वन्व हो सकता है, जो अपने पास कुछ भी न रखना चाहता हो। सच ही हैं कि दूसरे को एक निगाह में सब कुछ प्रदान कर देने की योग्यता उसी को मिल सकती हैं जिस ने एक निगाह में सब कुछ प्रदान कर देने की योग्यता उसी को मिल सकती हैं जिस ने एक निगाह में सब कुछ दूसरों को दे डालने वाला दिल पैदा कर पाया हो। इस अनुपम योग्यता को प्राप्त करने की इच्छा रहना तक इस की प्राप्ति के मार्ग में बाधक हैं; और यह वात सभी उच्चतर आध्यात्मिक स्थितियों के विषय

में सत्य हैं :--

ईं सत्रादत बज़ोरे-बाज़् नेस्त, गर न बख्शद ख़दाए-बख्शिदा।

[यह उच्च स्थिति बाहु-बल से ही प्राप्त होना सम्भव नहीं, यदि सब कुछ प्रदान करने बाला वह परम तत्व इसे प्रदान न कर दे ।]

यह भाषा त्राधुनिक विज्ञान के लिए रहस्यपूर्ण त्रवश्य है, किन्त श्राध्यात्मिक साधना का जो लच्च है, उसे ध्यान में रखने पर इसे समभना कठिन न होगा । त्राध्यात्मिक साधना का लदय उत्तरोत्तर त्रह ता का चय है, त्रतः यदि त्रभ्यास द्वारा सव कुछ पाप्त हो जाये, तो यही बात ऋहंता को दृढ़ करने का एक साधन बन जायेगी, श्रीर साधना के लच्च की प्राप्ति अधिक कठिन हो जायेगी। अतः 'प्राणाहुति' की योग्यता की प्राप्ति के लिए यही आवश्यक है कि अव्हंता इस हद तक सिट चुकी हो कि उस के मिटने का खयाल भी न रहे (क्यों कि यह भी ऋहंता को बल प्रदान कर सकता है); श्रीर ऐसी स्थिति में अन्य पाणियों की श्राध्यात्मिक सेवा इस भाव से हो कि इस प्रकार सेवा का अवसर प्रदान कर के वे उस प्रियतम परम लच्य को पूर्णंतः प्राप्त करने में सह।यक हैं, जिसे सेवक पूर्णतः समर्पित हो चुका है। ऐसी कोमल और हल्की चीज अत्यन्त दुर्लंभ है, यद्य पि दम्भ ऋौर ऋहं कार से युक्त जाने कितने तथाकथित महात्सा एक न एक चमत्कार-प्रदर्शन कर के 'प्राणाहुति' की योग्यता रखने का दावा करते हैं । जन साधारण को गेहूँ जौ की पहचान नहीं, श्रीर आधुनिक सनोविज्ञान को इस चेत्र में अन्वेषण के उद्देश से कदम रखने में शर्व जाती है। परिणाम स्पष्ट है कि धर्म जीर अध्यात्म के नाम पर अन्ध-विश्वास और हर तरह की धोखेबाजी का बोल बाला है; तथाकथित गुरु त्रौर महात्मा स्वयं किसी दीन के नहीं रहे, श्रीर श्रपने अन्धे शिष्यों और भक्तों के श्राध्यात्मिक विकास की सम्भावनाएँ चौपट कर दीं । ऐसी स्थिति में दुराह-शून्य परिष्ठत

वृद्धि के विद्वानों और वैज्ञानिकों का कर्तव्य स्पष्ट है।

प्राचीन काल में बहुधा स्पर्श और शब्द द्वारा शिक-संचार की विधि प्रचिलत थी। किन्तु 'प्राणाहुित' की प्रक्रिया में वास्तविक महत्व की वस्तु सच्चे सद्गुरु की इच्छा-शिक का प्रयोग ही है। शब्द विचार की अभिव्यक्ति का साधन होता है, अतः उसका प्रयोग करने पर 'प्राणाहुित' कुछ अधिक शिक्षशाली हो जाती है। दूसरे शब्द का प्रयोग करते समय सद्गुरु के चित्त की एकाधना में भी वृद्धि हो जाती है, जिस से प्राणाहुित अधिक तेज हो जाती है। स्पर्श अधिकाँश अध्यासी के अनुभव को जगा देने में सहायक होता है। स्पर्श द्वारा प्राणाहुित के समय सद्गुरु मॉसपेशियों आदि को विचार की क्रिया में सहायक बना लेता है। किन्तु सहज मार्ग साधना पद्धित की 'प्राणाहुित' में तो सच्चा सद्गुरु विचार की एकावता और इच्छा- शिक्त के प्रयोग द्वारा अभ्यासी के हृद्य (केन्द्र) में आध्यात्मिक स्थितियों का उत्तरोत्तर सँचार करता जाता है। इस प्रकार की प्राणाहुित की सूद्मता और लालित्य सचमुच वर्णनावीत हैं।

—सम्पादक

\*\* **भजन** \*\*

फागुन के दिन चार होरी खेल मना रे ॥

विन करताल पखावज बाजे, अग्रहद की मग्राकार रे ॥

विन सुर राग छतीसूँ गावे, रोम—रोम रग्राकार रे ॥

सीज सँतोख की केसर घोली, धर-पीद-पिचकार रे ॥

उड़त गुलाल लाल भयो अम्बर, बरखत रंग अपार रे ॥

घर के सब पट खोल दिये हैं, लोक—लाज सब डार रे ।

'मीरा' के प्रभु गिरवर नागर, चरगा कँवल बलिहार रे ,,

—मीराबाई

## (समर्थ गुरु महात्मा रामचन्द्र जी महाराज, फतेहगढ़)

(क्रमागत)

कर्म दो प्रकार के होते हैं-(१) उचित; (२) श्रंगुचित । जिनसे अपने को सुख मिले वह उचित अौर अपने को सुख न मिले वह अनुचित हैं। अब प्रश्न यह दें कि क्या वास्तव में चोरी और डाका डालने से वास्तविक प्रसन्नता मिलती है या नहीं। यदि सुख मिलता है ऋौर दुख नहीं होता तो जो जी में ऋावे किया करे, कोई किसी को मना नहीं करता। परन्तु असल बात तो यह है कि प्रारम्भ में श्रपनी नादानी से कोई भले ही उनको सुख मान ले, किन्तु इन सब कामों का परिणाम बुरा चौर दुख का कारण होता है। हम आजकल जिस वातावरण में निवास करते हैं वह पाप और पुण्य के विचार से परिपूर्ण है। एक तो उसका प्रभाव स्वयं विश्व में व्याप्त हो रहा है, दूसरे चोरी ऋौर हत्या करने वालों में हर व्यक्ति स्वयं पाप-पुण्य के विचार से प्रभावित है, इस लिए ऐसा काम साहस के साथ नहीं होता, चोरी छुपे किया जाता है; द्वीर जब यह खुद् अपने दिल पहले बुराई करने वाला बुरा बन लेगा है, तब किसी दूसरे के साथ बुराई करता है। बुराई दिल को अपवित्र, गंदा और ठोस बनाती है। अपवित्रता, गंदगी और ठोसता से दुख होता है और सुख किसी को भी नहीं मिलता। इसके त्रातिरिक्त यह बात भी है कि जिस व्यक्ति को दुख पहुँचाया जाता है वह दुख अनुभव करता है, उसके दिल से दुःख की धार निकलकर दुख पहुँचाने वाले को दुखी करती है। इस बात को देख लो कि पड़ोस में कोई व्यक्ति दुखी है तो तुम किसी हालत में उसके दुख के असर से नहीं बच सकते। यह दुःख जहरीली लकड़ी का धुआँ हैं, किसी घर में उसको जलाओ, पड़ोसियों के घर तक उसकी कड़वाहट पहुँचेगी। इसी तरह नेकी का भी हाल है। यदि तुम नेक हो तो तुम्हारे इर्द गिर्द के लोग उससे अवश्य सुख का लाभ प्राप्त करेंगे। यह दुनिया वास्तव में हुनारे शरीर के समान हैं। यदि एक अंग को तकलीफ पहुँचे तो सारा शरीर उससे प्रभावित रहता है, अतः अच्छे आदमी बदी से दूर रहते हैं, और नकी की ओर मुक्ते रहते हैं। यह सीवी सादी वातें हैं।

जिस काम के करते समय हर, फिक्क और लब्जा आये वह पाप है; और जिसके बरते समय निर्भवता, साहस और हिम्मत हो वह पुण्य है। किन्तु शिचा, ऑहरिक प्रेरणा, सामाजिक सद्व्यवहार और अभ्यास का भी प्रभाव शामिल रहता है। किन्तु यह शिचा, यह सिद्धान्त और यह सद्व्यवहार आदि अधिकतर नेकी के ही प्रभाव के अन्तेगत प्रचित्त किये गये हैं। अतः ऐसा कोई काम न करना चाहिए जो उनके विरुद्ध हो। और जिन बातों पर धर्म, गुरु, शास्त्र और हदय एकमत हों वह उचित हैं, और जिनमें विरोध हो, अनुचित हैं। बुरी बातों में धर्म, गुरु, शास्त्र और अपने हदय का सम्मिलत रूप से कभी मतेक्य नहीं होगा, यह उचित और अनुचित काम की कसौटी है। यदि यह न मान सके तो इस सिद्धन्त का पालन करना चाहिए कि जो अपने लिए न पसंद हो उसे औरों के लिए भी न पसंद किया जाये।

बहुत से ऐसे कर्म होते हैं जिनके करने से न पाप होता है ज्ञीर न पुण्य होता है। उदाहरणार्थ-नित्यप्रति का नहाना-प्रोना, मुँह हाथ की सफाई करना, किन्तु इसके न करने से स्वास्थ्य पर प्रभाव पड़ने का भय रहता है। दूसरे बुजुर्गी का आदर—सम्मान न करने से पुण्य तो कोई नहीं होता, पाप अवश्य होता है, क्योंकि सामाजिक सद्व्यवहार की नियमावली (code) में इनकी आवश्यकता स्वीकार

"सहज मार्ग"

कर ली गई है और उनका पालन न करने से सॉस्कृतिक पहलू का सींदर्य नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार लोक-वेद और कुल-रीति आदि हैं। यह सब भी उचित कमें हैं। यह अदि करना वास्तव में बंधन और पाबन्दी की जजीरें नहीं हैं। जंजीर हार्दिक, विचार-सम्बन्धी, काल्पुनिक और विश्वास के सिलसिले में है।

यज्ञ वास्तव में पूजा को कहते हैं । सहायकों , बुजुर्गी, मातहतों श्रीर छोटों को अपने व्यवहार और तौर तरीके से खुश करना; अपने इर्द-गिर्द के दृश्य को सुन्दर बनाये रखना; श्राग्न वायु, जल, पृथ्वी त्रीर त्राकाश को यथा संभव गंदा न करना—ये सब के सब यज्ञ है त्र्यौर जीवन की प्रारम्भिक स्थितियों में इनकी पावन्दी त्र्यावश्यक है। ये खराबी के कारण नहीं होते। हाँ, अन्य प्रकार के यज्ञ जो किसी इच्छा या नियम के प्रभाव के अन्तर्गत किसी व्यक्ति या संस्था को हानि पहुँचाने के इरादे से किये जाते हैं—उन पर त्रान्तेप हो सकता है। कर्म का ऋर्थ तो केवल जीवन की ऋभिव्यक्ति है। यदि जीवन श्रपनी श्रमिव्यक्ति प्राकृतिक रूपमें बिना किसी को हानि पहुँचाये हुए कर रहा है तो उसे करना चाहिये, इसमें पाप पुण्य नहीं है अ जिस सम्बन्ध में तत्सम्बन्धी हालत नेकी-बदी का पन्न लिये हुए शामिल होती है वहीं पाप पुरस्य होते हैं। ऋीर ये पाप ऋौर पुरस्य बन्धन श्रौर पावनदी की जंजीर गढ़ते हैं जिससे मुक्ति प्राप्त करने की त्रावश्यकता होती है। अन्यथा बन्धन और मुक्ति का खयाल भी दिल में न पैदा होता। इससे बचने का उपाय यह है कि पहले बदनियती (दुर्भावना) को खुशनीयती (सद्भावना) में बदल कर काम करना ऋौर फिर उसके अभ्यास के सिल्सिले में निस्वार्थ भाव से संसारी जीवों की सेवा करना ही सर्वोत्तम यज्ञ, पूजा, रियाज़त (तप) श्रीर इबादत (उगसना) है:--

इबादत बजुज़ ख़िदमते-ख़ल्क़ नेस्त । [ लोकसेवा के ऋतिरिक्त ऋौर कोई उपासना नहीं हैं ] जो व्यक्ति ऐसा कर्म करेगा वह कर्म के बन्धन से छूट जायेगा। ऐसा कर्म स्थूल शरीर का धर्म है।

शुभ और अशुभ फल अज्ञानियों को मिलता है। समभ बुभ रहने वालों को ही अज्ञानी कहते हैं। जिनको समभ बूभ नहीं है वह श्रज्ञानी नहीं कहलाते ; उनके लिए तो 'मृद्जन' प्रयोग किया जाता है। जिनमें समभ वूभ की वाह्ये रूप से कमी नज़र त्राती है वह 'मूढ़' कहलाते हैं: वह त्रभी तक पशुत्व के चेत्र से त्रागे नहीं बढ़े हैं । बाकी यह तमाम त्रालिम-फाजिल (विद्वान); राजा-प्रजा, त्रमीर-त्रजीर, राजनीतिज्ञ, भाषा-शास्त्री त्र्यौर बाल की खाल निकालने वाले सब अज्ञानी हैं जो स्थूल देह के चेत्रों पर स्थित हैं । जीवन के साधारण कारोबार त्र्यौर शारीरिक तथा दिली कारोबार तक अपने आप को सीमित कर लेते हैं तथा शारीरिक प्रभाव श्रीर हृदय सम्बन्धी विचार और अनुभव की पाबंदियों और नियमाविलयों के असर को पक्का करते रहते हैं और उन्हीं की समभ-चुम की उलमन में पड़े रहते हैं: उनके लिए यह 'अज्ञानी' शब्द उचित है। यह सब लोग चाहे वह पुजारी, उपासक, तपस्वी और साधु ही क्यों न कहे जायें, त्रज्ञानी हैं। उन्हें शरीर के उपासक, इच्छा के उपासक त्रीर श्रानेकता के उपासक कहते हैं। स्थूल शरीर का संसार अनेकता का चेत्र है। उनकी नज़र सदैव इसी पर रहती है; यहाँ तक कि धार्मिक और तपस्त्री भी स्थूल शरीर और इच्छाओं के संसार के अतिरिक और किसी का खयाल तक नहीं रखते। उनका स्वर्ग इच्छाओं की उपासना का स्थान और भोग-विलास का केन्द्र मात्र है। यदि इच्छा का त्र्यन्तिम लच्य स्वर्ग हो तो समभ लेना चाहिये कि वह उसको भी दुनिया की सूच्म नक़ल समभ रहे हैं त्र्यौर उसी की कामना को दृद करने में लगे हैं। अतः यह समभ-वृभ वाले अज्ञानी कहलाते हैं । जिनमें लोक-परलोक का विश्वास हद किया जाता है, उन्हीं को श्रज्ञानी कहा जाता है। लोक श्रीर परलोक दोनों ही अनेक

भाव के जगत हैं।

चौर ईश्वर के मकों में किसी को ईश्वर नहीं, दूसरे उन का ज्ञान का ईश्वर और कुछ नहीं केवल वड़े आदमी की है सियत रखता है। इन लोगों की स्तृति अौर प्रार्थना के शब्दों पर ध्यान दो तो कोई उसको हाकिम, जाबिर, न्यायी (त्रादिल) त्रादि कहता है कोई रहीम करीम, दयालु, ऋपालु त्र्यादि कहता है—यह सव गुरा मनुष्य के ही हैं। तीसरे यह लोग ईश्वर को ईश्वर की टिष्ट से नहीं देखते बल्कि ख़ुशामद और चापल्ली करते हुए उसे कामनाओं की पूर्ति का आनंद प्राप्त करने का साधन समकते हैं। इसी खुशामद और चापलूसी का नाम किसी ने उपासना रख दिशा है, ऋौर कोई उसे कहता है। "श्राविद की दुश्रा श्रीर मुनाजात की सुनी, भक्तों की स्तुति त्र्यौर प्रार्थना सुनो—

ऐ स्नालि हे—हर बलन्द-ब-पस्ती ।—"वग़ैरः ''ईश्वर तू हैं जगत का दाता, दया का मुक्तको दान मिले, काम मिले व धन-धाम मिले, सुख भोग मिले सम्मान मिले ॥ दे बैंकुन्ठ में बासा स्वामी, नाम तेरा मैं भजता हँ धर्म मिले ख्रीर खर्थ मिले, खरु जीवन में कल्याण मिले ॥" यह त्र्यौर इस प्रकार के लोग त्राज्ञानी, फना-फिल-कसरत (अनेकता के संसार में लीन) हैं। इन्हीं के लिए शुभ और अशुभ फल का िद्धाँत है, ऋौर इन्हीं के लिए धर्म ऋौर कर्म का विधान है।

—:\*\*:o:\*\*:—

अिंगले अंकों में इस लेख के आगे की 'अध्यात्म' शीर्षंक लेख क्रमशः प्रकाशित होगा।

# इल्म श्रीर श्रमल

(श्री रामचन्द्र जी, अध्यच श्री रामचन्द्र मिशन)

इल्स (बिटा) गर्व की वस्तु है किन्तु उसको ऋपनी हिम्सत बड़ाने के काम में लाना चाहिये । इल्म वेकार है यदि उसको अमल (अभ्यास) का जागा न पहनाया जावे-

विसियारिये-इल्म फायदा नेस्त, हरगाह कि दर ऋमल नयारी। चुँबर न कशी बरूये~ुश्मन, बेकार हजार तेगदारी॥

विद्या का बाहुल्य व्यर्थ है, यदि तू उसे कार्य रूप में न लाये। जब शत्रुके सामने उसे तृ वाहर न कीचे, तो हज़ार तलवारें रखना व्यर्थ है।

मैंने तो साई अमली-मैदान में आने पर इस चीज़ की तरफ ध्यान ही नहीं दिया। बजह यह भी थी कि मुफ्ते इतनी फ़रसत ही कहाँ थी जो किताबों के पन्नों को चाटना शुरू करता ! यदि मेरी एक टाँग कमज़ोर है तो मैं दूसरी टाँग से दोनों का काम ले लेता हैं, किन्त केवल इल्म से मतलब रखने वालों की एक टाँग यजबूत है परन्तु वह दूसरी को सहारा नहीं देती, अतः लँगड़ेपन का दोप त्र्या जाता है। ऋौर यदि यह कहा जाये कि उनके सिर्फ एक टाँग है हो बात मजाक की हद तक पहुँच जावेगी। यदि स्त्रयं अपल् करने का होशा न आये तो सेरे ही होशा से काम लिया जा सकता है, जिस के लिएं लगाव की ज़रूरत है। खपाल में जिससे लगाव पैदा होशा है, उसी में यदि इंगान जज्बा (भावना) पैदा कर ले तो प्रेम सी शुरू हो जाता है। भक्ति वालों से यह चीज़ ऋपनी असली हालत में सीखना चाहिये; त्रौर उसमें से जीहर (त्र्रसल तत्व) निकाल लेना चाहिये। हमें तो एक बच्चे से भी एक उम्दा बात मिल सके तो गृहण कर लेना चाहिए। लाभदायक बिधियाँ बहुत सी हैं, किन्तु लोग उनको दो-दो चार-चार रोज करके छोड़ देते हैं। किसी एक को पकड़ कर बैठ जायें और फिर मज़ा देखें। एक कातिल अपने बचने की तरकीब खुद ढूँढ़ लेता है, पूछता नहीं फिरता, इसलिए कि कहीं ऐपा न हो कि उमके बचाव की तरकीबें खुल जावें। एक अपराधी यही प्रयत्न करता है कि अपने अपराध को कैसे छिपाये। चीज़ बुरी है या अच्छी इससे मतलब नहीं, मतलब इससे है कि अपने बचाव में खुद उसका हिस्सा होता है।

अतः लोगों को चाहिए कि खुद ही ग़ौर करें। नुस्खा करीब ही मिलेगा। मगर जब तक तिबयत में घाव नहीं लगता दूसरे को मरहम की फिक नहीं होगी।

इल्म वह हैं जो ईश्वर की पहचान कराये। वह इल्म किस काम का जो ईश्वर से दूर कर दे। मैं तो भाई उसको 'एलम' ही कहूँगा। यह शब्द वास्तव में गलत हैं और इसको निरच्चर और बाजीगर लोग इस्तेमाल करते हैं। जन्तर-मन्तर वाले जो जाहिल होते हैं 'इल्म' कहने के बजाय 'एलम' कहते हैं: अत; दूमरों को घोखा देने में या अपने आप को पुजवाने में या ऐसा उपदेश देने में जिसका खुद अभ्यास न किया जाये इत्यादि-इम कला को मैंने 'एलम' कहा है। और आलिम-बे-अमल, काबिल-बे-कबूल', गन्दुम-नुमा जौ-फरोश'-सब 'एलम' ही जानते हैं इल्म नहीं जानते हैं। वह इल्म किस काम का जो ईश्वर को पहचानने की ओर प्रेरित न करे। यूं चीख - पुकार तो सियार भी कर लिया करते हैं, और मुर्ग भी सबेरे बाँग दे लेता है।

धार्मिक-इल्म से मैं परिचित नहीं यद्यपि यह भी एक साल में पढ़कर सीखा जा सकता है। मगर साथ ही १—यह वाक्याँश मेरा गढ़ा हुआ है। इसका अर्थ-एक विद्वान और होशियार व्यक्ति हैं किन्तु ईश्वर ने जिसको स्वीकार नहीं किया। २—गेहूँ दिखला कर जो बेचने वाला मिथ्याचारी। रयाल यह भी है कि इतना समय छाप लोगों की उपज में, और अपना कर्तज्य पूरा करने में क्यों न लगा दूँ, जिसमें ईश्वर भी खुश हो। और भाई सच तो यह है कि मैंने अपने छाप को इतना गिरा दिया कि छालिम मुफे जाहिल सम्फने लगे और स्वामखाह मैं इतम की कभी अपने में महसूस करने लगा। वजह इसकी यह भी हो सकती है कि दूसरों को इस प्रकार से बड़ाई देना और खुश रखना था। वरना यह भी कहा जा सकता है कि मुफ्तें इतम की कभी नहीं क्योंकि गुरू महाराज ने अपना इतम भी मुफे Transmit किया है और उन्हीं के नाम पर किसी को भी किया जा सकता है। हाँ पारिमापिक शब्द मुमकिन है कि न हों। वात बड़ी होगी और ऐसा मुफे कहना भी न चाहिचे। किन्तु किसी कारण लिखना छावश्यक है कि लोग वेद मुफने पहे और सीखें। तब मेरे गुरू महाराज के बड़ एपन का पता चलेगा कि वह क्या नहीं कर सकते थे:—

कीड़ों ने हज़ारहा कितावें खा लीं, पाई न मगर फज़ीलत की सनद ।
कई रोज़ से मैं लिखा रहा हूँ इसलिए कि भूले—भटके मुसाफिर
को यह विराश का काम करें । नतीजा ईश्वर के हाथ है,
लिखे तो मैं जाता हीं हूँ । मैंने कभी बम्हज़ान प्राप्त करने की कोशिश
ही नहीं की, फैंने तो तमाम उम्र अपने गुरू को पहचानने की कोशिश
की है— इसलिए संभव है कि झानी लोगों को या विद्वानों को यह
पसंद र आवे । मगर भाई हक़िकत (असलियत के मैं एक च्या भी
नहीं इटता और न मेरी तहरीर (लेख) उससे खाली होती हैं । किसी
को आखिरत (अन्तिम लच्य) की फिक हैं और मुफ़े इस बात की
किन्न हैं कि मेरे पास जो कुछ भी हैं वह सबका सब कोई ले लेवे ।
यदि कोई ऐसा करने पर उतारू हो जाये तो भैं यही सम्भूगा कि
मैं बख्श दिया गया, इसलिए कि ऐसी हालत में बहुत कुछ गुरुक्र या
से उद्घार हो सकूँगा । बिल्कुल अपना सा बनाने के लिए हुममें
काविलयत कहाँ और मुमकिन हैं बन भी न सके । यह काविलयत

३ चड्पन का प्राणम-पत्र

तो सिर्फ मेरे गुरु महाराज में ही हैं। किन्तु साथ ही साथ मैं यह ज़रूर चाहता हूँ कि कोई भी ऐसा मिल जाये कि जिससे अपने दिल के बलबले निकाल सक्टूँ। ईश्वर देगा, उम्मेद जरूर हैं।

एक बात बड़े काम की यह है कि दुनिया में जितनी तरककी हुई है, Power of observation (निरीचाण की शक्ति) से ही हुई हैं। ऋतः इस ऋध्यतम विद्या में भी जितनी ही निरीहाण-शिक्त अभ्यासी बहाता जायेगा उतना ही कुद्रत (प्रकृति) का इल्म उसको प्राप्त होगा। अरेर मुक्ते मजा भीं ऐसे ही त्रादमी की तालीस में आता है। अब इसका तरीका क्या है ? यह पढ़े लिखे लोग सब जानते हैं; किन्तु जब मैं किसी से कहता हूँ कि निरीदाण और अनुभव की शक्ति बढ़ाओं तो वह यही कहता है कि कोशिश करता हूँ मगर अनुभव नहीं होता । मेरी समभ में नहीं ज्ञाता कि वह कोशिश कैसी जिससे इच्छित परिणाम की प्राप्ति न हो। हम जब अपने घर के मामले मोचते हैं तो उसकी छोटी से छोटी बातें खब समभ में आ जाती हैं। बात क्या है कि उसमें हम पूर्ण रूप से लग जाते हैं, यहाँ तक कि जब तक उसका हल नहीं मिल जाता हमको चैन नहीं पड़ता, इसलिए कि वह चुभन दिल में होती है। अभ्यासी जब अपनी हालत नज़र में रक्खे और देखे तो मुमिकन ही नहीं कि पढ़े लिखे आदमी की समभ में न आ जावे। हर हालत पर अगर एका -चित्त हो कर साथ ही साथ अमल भी करता चले तो मुमकिन ही नहीं कि निरीच्च असल अनुभव न करा दे। सगर भाई यह वातें सव शौक पर निर्भर हैं। शौक भी एक बहुत बड़ा उस्ताद हैं:--

> फासला कूचा-र-जानाँ का न युक्त से पूछो । जैसा भुरताक हो—नज़दीक भी हैं, दूर भी हैं ॥

[प्रियतम की गली की दूरी की बात मुक्तसे न पूछो । जिसमें जितना शौक हो उसी के अनुसार वह निकट भी है, दूर भी है।]

—एक अभ्यासी के पत्र से उद्धृत्

# ग्रनन्त यात्रा

[इस स्थायी स्तम्भ का उद्देश्य साधकों की ग्राध्मात्मिक प्रगति का विवरणात्मक चित्र प्रस्तुत करके बृह्म-विद्या को सुन्यवस्थित वैज्ञानिक ग्रध्ययन के लिए सुलभ करना है। एतदर्थ श्रद्धेय 'बाबू जी' के साथ एक श्रेष्ठ एवं सवेदनशील ग्रभ्यासी के पत्र-न्यवहार का क्रमशः प्रकाशन किया जा रहा है। पत्रों के केवल वही भाग प्रकाशित किये जा रहे हैं, जो ग्राध्यात्मिक स्थितियों के ग्रनुभव से सम्बन्धित है। ग्रम्यासी का नाम ग्रादि व्यक्तिगत बातें प्रकाशित नहीं की जा रही है।

(क्रमागत)

( पत्र संख्या ३६ ) परम पुज्य तथा श्रद्धे य श्रीबाबूजी,

सादर प्रणाम।

कृपा-पत्र त्रापका मिला, पढ़कर प्रसन्तता हुई । त्रापकी त्राज्ञा-नुसार जीवनी लिखना प्रारम्भ कर चुका हूँ, परन्तु मैंने उसे बहुत छोटा कर दिया है । त्रापके पत्र से मालूम होता है कि त्राप विस्तृत चाहते हैं इसलिए त्राव ऐसा ही लिखना त्रारम्भ कर रहा हूँ ।

परम स्तेही श्रीबाबूजी, न जाने मुमे क्या हो गया है कि ऐसी तिबयत चाहा करती है कि छोटा सा बालक बन कर आपकी गोद में खेला करूँ, और हृदय में इस बात की लहरे सी उठती हैं। जब मैं ऐसा अनुभव करता हूँ कि मैं छोटा सा बचा बना आपकी गोदी में लेटा हूँ तो दशा बिल्कुल ही Thoughtless सी हो जाती है और इसके अतिरिक्त तिबयत में न जाने कैसा सुहावनापन हो जाता है जो

मेरी समभ से बाहर है। एक बात यह है कि कभी कभी थोड़ी देर के लिए ऐसा लगता है कि मैं सबमें फैल सा गया हूँ। ऋरे कोई दशा न समभ में ऋती है और न प्रयत्न ही कर पाता हूँ।

श्रापकी दीन, हीन, सन्तान

(पद्म संख्या ३७) परम पृष्य तथा श्रद्धेय श्रीवावूजी,

सादर प्रणाम।

कृपा-पत्र द्यापका पृथ्य के लिए आया— सुनकर बहुत प्रसन्तता हुई किन्तु कुछ खेद भी हुआ। यह पढ़कर कि आपने लिखा है कि 'आप लोगों ने मुसे गिरवीं रख लिया है', प्रसन्नता हुई, परन्तु अभी खरीद नहीं पाया है इस बात का खेद हुआ; और अब यह फैसला 'मालिक' पर है कि हमने आपको गिरवीं रखने का ही या आपने ही हम सब को रक्खा है। अभी गिरवीं रखने का ही सामला है क्यों कि यदि हम विक ही चुके होते तो अहंभाव समाप्त ही हो गया होता जैसा कि आपने सममाया था कि 'मैं' कहते समय इसका मान न रहे कि यह 'मैं' शब्द किसने कहा। हाँ धीरज इसमें हैं, कि मालिक के हाथों बिकने की कोशिश अवश्य है; और कभी कभी कुछ दिनों को ऐसी दशा हो भी जाती है।

त्राजकल तो त्रास्मिक-दशा यह है कि 'ईश्वर की याद' त्राती है या नहीं इसका पता ही मुक्ते नहीं लगता है। प्रयत्न कर के बार वार याद करता हूँ परन्तु थोड़ी देर में ही ऐसा लगता है कि फिर मूल गया। असली बात तो यह भी है कि यह याद नहीं रहती कि 'प्रभु' की याद थी वा नहीं। इस विश्वास से तो धीरण होता है कि याद थी परन्तु इस प्रश्न से वेवनी होती है कि याद नहीं थी। बार बार

भौचक्का हो जाना, यह दशा बढ़ रही है। एक बात कुछ यह हो गई है कि जब कभी रात में यह ख्याल करता हूँ कि आज दिन भर क्या किया तो यह याद ही नहीं आता कि क्या किया? यह विल्कुल भी पता नहीं लगता कि मैंने कुछ किया भी हैं। मेरे 'श्रीबाबजी' मेरी नींद कुछ दिनों से ऐसी बढ़ गई है कि रात भर खब गहरी नींद में सोता हूँ त्रोर कुछ मिनटों के लिए दिन में भी सोता हूँ। परन्तु दोनों बार जब सोकर उठता हूँ तो ऐसा लगता है कि न मालूम किस देश से आया हूँ जो सब कुछ भूल गया हूँ। वैसे दिन में भी यह हालत जो सोकर उठने <sup>प</sup>र होती हैं, बार बार होती है और अधिक देर तक रहती है परन्तु अब अजीब सा नहीं लगता जैसा कि पहले एकाएक हो जाने पर लगता था। शायद इस दशा से मेरी कुछ जान पहिचान हो गई है अब कुछ दिनों से ऐसा लगवा है कि मन न जाने कहाँ रहता है कि कुछ पता ही नहीं लगता है। अम्माँ हम सबको पूजा करवार्ये यह पहुकर अत्यन्त असन्नता हुई परन्तु वे कहती हैं कि यदि आपका मतलब sitting देने से हैं तो मुक्ते नहीं मालूम कि कैसे दी जाती हैं और कहती है कि हमें कुछ आता नहीं है।

श्रापकी दीन, हीन, संतान

(पत्र संख्या ३५) ( श्रीवावजी का पत्र )

प्रेयः....

खुश रहो।

पत्र सिला, बुद्ध कामीं में भैं ऐसा व्यक्त रहा कि मुभे तुम्हैं पत्र मेजन का भीका न मिला। फैलाव जो तुम्हें माल्म होता है वहदिल के बीच के मुकाम की कैं फियत हैं। इससे यह समभना चाहिये कि तुमने उस हिस्से से अपना सम्बन्ध जोड़ लिया है जिसके बाद ही ठोस हालत शुरू होती है यानी उसकी सूच्म कैफियत में तुम्हारी पहुँच है, उसमें तुम फैल रहे हो । सम्भव है बहुत जल्द ही इससे ऊँचे जाने की खुशख़बरी मिले।

अपने आपको बच्चा समभकर जो मुभसे खेलते हो यह ईश्वरीय ख्याल कायम रखने का एक तरीका है। ख्याल एक ही होना चाहिए रूप बदलने में कोई हर्ज नहीं खीर ऐसा करने से दिमाग को आराम भी मिल जाता है।

में पहले पत्र का स्तर लिख चुका था कि तुम्हारा दूसरा पत्र भी आ गया। अब उसका उत्तर भी लिख रहा हूँ। इस खत ने मुफको यह उम्मेद दिला दी कि अब उस हालत के क़रीब हो जहाँ कि लय-अवस्था की सूच्म-नाति शुरू होती हैं। मगर यह सब हृदय-चक की हालतें हैं; अभी उछ सौर इसकी और बाक़ी हैं। इसके वाद दूसरी इससे बेहतर हालत की खुशखबरी मिलेगी। यह हालत पहले ही चक्र की हैं ऋभी बहुत से चक्रों का crossing बाकी हैं। श्रीर इसके बाद ईश्वर जाने क्या २ हालतें हैं, फिर भी छोर नहीं। तुमने जो यह लिखा है कि यह याद नहीं रहती कि मालिक की याद थीया नहीं थी, इस चीज़ का पैदा हो जाना इस बात की दलील है कि उसकी याद आँतरिक-पहुँच चुकी है मगर यह कार्य ईश्वर का है। हमारा काम यही है कि जिस तरह हो उसकी याद रक्सें। हमारे यहाँ अभ्यासी को यदि थोड़ी सी भी लगन लग जाती है तो अनजाने उसकी याद कायम ही रहती है। जब हम अपना खयाल उसमें क्रायम कर देते हैं तो याद तेज मालुम होने लगती हैं। भौचक्के होने का जवाब मैं पिछले खात में दे चुका हूँ।

नींद के बारे में जो तुमने लिखा है उससे यह मतलब निकल

रहा है कि तुम सुषुप्ति की हालत में तेज़ जाते हो श्रीर श्राँख खुलने पर यह मालूम होता है कि किसी नये देश से आये हो। इसका मतलब यह है कि तुम सुषुप्ति में जाते हो । वैसे दूसरे आम लोगों को जो गाढ-निद्रा में जाते हैं जागने पर यह एहसास नहीं होता कि हम कहीं से आये है । इस चीज में लय हो जाना (मगर इसमें कोशिश नहीं की जाती) त्रौर फिर उसमें बका (जिन्दगी) की हालत पैदा हो जाना तुरीय का आगाज़ है। मगर इसमें अभी बहुत देर हैं।

> तुम्हारा शुभचिन्तक 'रामचन्द'

(पज्ञ संख्या ३६) परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्रीबाबूजी,

सादर प्रणाम।

कुपा पत्र आपका पुरुय ..... द्वारा प्राप्त हुआ--पढ़ कर प्रसन्नता हुई। श्रीबाबूजी, मैं त्रापसे उऋण नहीं हूँ, एक रारीब के लिए इतनी मेहनत कौन करता। आठ, नौ दिन से हालत फिर वदल गई हैं स्रीर पहले से अच्छी हैं। फैलाव व भौचक्कापन स्रव विल्कुल नहीं मालूम होता, हाँ नींद में कुछ गाढ़ापन श्रीर श्रा गया है। कुछ ऐसा है कि रात को सोने में जितना मज़ा आता है उतना sitting में भी नहीं आता। आपने इसका कारण तो लिख दिया हैं। 'मालिक' की याद के विषय में जो आपने लिखा है वह तो श्रव शायद छटना कठिन है। चाहे जैसे भी करूं याद तो करनी ही पड़ेगी, नहीं त्राती तो ज़बरदस्ती ही सही। त्रापने लिखा है कि अभी बहुत से चक्रों की crossing बाक़ी है परन्त मेरी समभ में तो जब केयर मिल गया हो तो cross होने में कोई कठिनता नहीं वरन मार्ग वड़ी आसानी और मस्ती से पार हो जायगा। जब आप यह लिख देते हैं कि ईश्वर जाने क्या २ हालतें हैं उसके बाद उसका छोर भी नहीं हैं तो इससे मेरे मन में बड़ा लालच श्रीर उत्साह बढ़

"सहज मार्ग"

जाता है। तिबयत तो मैं अपनी अपने मालिक को अपित कर चुका हूँ अब जो उसकी मर्ज़ी हो, करे। एक बात मेरे में कुछ ऐसी हो गई है कि जो बात मन में जैसी आती हैं बैसा ही मुँह से निकल जाती है, मुभे पता नहीं लगता। आज दशा में कोई अन्तर माल्म पड़ता है परन्तु समभ पाने पर ही आपको लिख्ँगा।

श्रापकी दीन, हीन, संतान

( पत्र संख्या ४० ) परम पूज्य तथा श्रद्धे य श्रीबाबूजी,

सादर प्रणाम।
यहाँ सब कुशलपूर्वक हैं आशा है आप भी सकुशल
होंगे। 'मालिक' की अहेतु की रूपा और 'आप' तथा पूज्य..........
के परिश्रम से मेरी आदिमक-दशा अच्छी ही है। वैसे तो तिवयत
में न खुशी मालूम होती है और न कुछ दुःख ही है, अजीब सी
दशा है। इधर चार, पाच दिन बड़ी बेचेनी रही और मन भी बड़ा
उचाट सा रहा और अब तो दशा फिर सम हो गई है। छः
सात दिन तो पूजा करने को किसी तरह जी ही नहीं चाहता था और
यह दशा थोड़ी अब भी मौजूद है, परन्तु पूजा करने की याद बराबर
बेचेन व परेशान करती रही। बैर अब तो 'आपका' धन्यवाद है कि
कुछ दिन से पूजा में फिर तिबयत लगने लगी है, मैं तो बिल्कुल घवड़ा
गया था परन्तु अधिक ज़िही होने के कारण जितनी देर

तथा जितनी बार पूजा करता था उससे अधिक बार बैठा। कुछ ऐसा भी था कि आपको पत्र डालने की भी तिबयत नहीं चाहती थी। बहुत कोशिश से ताः ......को थोड़ा सा लिखना प्रारम्भ किया किन्तु आधा घन्टे तक कलम पकड़े बैठे रहने पर मी, सोचने पर कुछ बात ही समभ में नहीं आई तो बन्द कर दिया। अब आज जो मालिक की मर्जी हुई लिख दिया है। परस्तु मेरा विश्वास कुछ ऐसा बँध गया है और यह बात मालूम भी पड़ती है कि दशा गिर नहीं रही है और न गिरेगी। क्योंकि मेरा मालिक आहेतुकी छुपा वाला है।

त्रापकी दीन, हीन संतान

(क्रमशः)

# परदेसी

## (कुमारी कस्तूरी चतुर्वेदी)

जान्ही-तट पर बिखरे रजत-क्यों से भगवान भास्कर भोले मानवों के साथ कीडा करते उन्हें भुलावा देते रहते। कभी चाँदी के क्या का ज्ञाभास पाकर इक्का दुक्का आँख बचा कर उन बाल कर्यों को हाथ में उठा ही लेता। कभी मृगतृष्णा रूपी जल से कोई अपने तृषित कंठ को सावित करना चाहता किंतु निराश होकर दो एक सुना ही देता भगवान भास्कर को, परंतु वे तो ठिठोलीबाज ठहरे अञ्चल नम्बर के, सुनने से पहले ही भाड़ देते। परन्तु माला के आगे एक न चलती।

वह तो आती रोज ही, किलकारियाँ भरती माता की उँगली पकड़े और घन्टों उस रजत बालु में अनेकों घरोंदे बना बिगाड़ कर खेला करती । तब तक माता फूल—माला व फूल की पुड़ियाँ यात्रियों को गँगा मैया पर चढ़ाने को बेचा करती और उन चढ़े हुए पुष्पों को पुनः गंगा मैया से लेकर नवीन पुड़ियाँ बाँध कर बेचा करती । यही था उसका जीवन क्रम एवं इससे ही जीविका निर्वाह में सहायता मिलती थी उसे ।

एक दिन

पक दन
'माता ! परदेसी हूँ स्थान दो विश्राम कर चला जाऊँगा।'
'देख माला द्वार पर कौन पुकार रहा है।''
''जाती हूँ अभी माँ, क्या तुभे और कोई काम नहीं रह गया है जो दिन भर 'जा द्वार पर देख आ, माला, देख आ माला।' कहा करती है। माला बेचारी क्या दो होजाये। एक तो यह गुड्डे का बच्चा दिन भर छोड़ता नहीं और दूसरे माँ का द्वार देखते माला की

तो आँखें दुखी जाती हैं। तिस पर भी कभी जाकर देखो तो कोई जटा बढ़ाये खड़ा डरा रहा है, तो कोई भभूत ही रमाए खड़ा है। उसे बड़ा भय लगता है।

द्वार से पुनः पुकार ऋाई—"कोई है ? परदेसी है माता ।" ''जा बहुत बड़बड़ न कर । देख आ कौन पुकार रहा है ?" माता

ने पुनः कहा।

"कोई होंगे महन्त बाबा।" ऋौर चल पड़ी बेचारी माला द्वारकी श्रोर। "आती हूँ, बहुत गला न फाड़ो बाबा।"

किंतु द्वार पर जा कर देखा तो उल्टा निकला। बाबा के स्थान पर खड़ा था एक सौम्य ब्रह्मचारी प्रौद युवक।

"तुम क्या चाहते हो बाबा !" माला ने गंभीर सुद्रा में हाथ जोड़

कर पूछा।

"बेटी, परदेसी हूँ, थका हुआ हूँ । विश्राम के लिए स्थान व आज्ञा चाहता हूँ।"

माला ने तुरन्त कहा--''न बाबा बिराम तो यहाँ कोई नहीं हैं फिर क्यों स्त्राना चाहते हो।"

त्र्यवकी बार युवक मुस्कराया—"बेटी, मैं कोई वैद्य-इकीम थोड़े ही

हूँ । परदेसी हूँ, थका हुआ हूँ ।"

इतने में भीतर से त्राती हुई माला की जननी बोली—"पाँच लाँगू महराज । छिमा करना, यह लड़की तो वड़ी बातून है । क्या चाहिये महराज ? क्या लाऊँ ?"

"कुछ नहीं माता, परदेसी हूँ । थोड़ा विश्राम करना चाहता हूँ, फिर 🎷 चला जाऊँगा।"

माता ने तरवाहे की साँकल खोल दी। "त्रात्रो बैठो, विश्राम लो परदेसी।" ऋौर वह जाकर बिछे हुये पयाल पर बैठ गया।

मालां की जननी का यही कम चला आ रहा था। कब से ? यह वह स्वयं नही जानती । विवाह से प्रथम माता के यहाँ यही क्रम

था और विवाह के पश्चात पतिगृह में भी यही रहा। पित पितन का यही नियम था कि दो-दो रोटियों में से दोनों,एक-एक बचाकर रख लेते कि संभव हैं कोई भूला-बिसरा बटोही, साधु महात्मा उनके द्वार पर ऋा जाये तो वे उन रोटियों से उनका सत्कार कर सके परंतु फिर भी उसका मन उजा उजा सा रहता था। किसी भी काम में उसका चित्त दत्त न हो पाता। करने को तो वह सब ही करता । माला बनाता, दूध बेचता, ग़ंगा पर चढ़ाने को । परन्तु जी न लगता । किसी ने बहा—बच्चा द्वार श्राये की सेवा किया करो।" बस तभी से उसके जीवन का यही कम चला आ रहा था।

वह अपने उद्यान को भाँति भाँति के पुष्पों से सजाता और उसी में बने हुए कच्चे से हुन्तर के मकात में वह ऋौर उसकी पित-प्राणा स्त्री प्रसन्नता से निर्वाह करते। विवाह के दो वर्ष पश्चात माला ने माता की सूनी गोद भी भर दी थी, किन्तु अपने पिता के सूखे वैरागी हृदय में राग के दो विंदु न ला सकी थी वह निरीह भोली वालिका । यही कारण था कि पत्नि ख्रौर बालिका की राग--रज्जु उसके पैरों में बेड़ी न डाल सकी ऋौर एक दिन वह जाने कहाँ रम गया।

घर में अकेली स्त्री क्या करती। वह नौ-नौ अश्रु गिराती और पति की पद-रज सहेजती। सारी खोज बेकार गई, परदेसी न मिला। विवश हो उसने भी कमर कस ली थी कि अपना जीवन माला के लालन-पालन एवं उस वैरागी के स्मरण में काट देगी। एक समय रूखे—सुखे भोजन में निर्वाह करती। माला के लिए रोटी रक्खी रहती और सिकहरे पर द्वार आये के लिये भोजन तैयार रहता।

"जा माला, एक लोटा जल देखा। वेचारा परदेसी है हाथ

मुँह धो कर थोड़ा ठंडा हो लेगा।" और न जाने क्यों उसका ध्यान अचानकही जाकर अटक गया अपने परदेशीके चरणों में। बह तुरंत

(35)

13

"सहज मार्गं"

उठी। एक लोटे में ताजा रस जो अप्रज ही मालिकन ने आग्रह के साथ दिया था, लाकर रख दिया उसके चरणों के पास और नत-मस्तक छोटा सा धूँघट मुँह पर निकाले हाथ जोड़े वह एक और खड़ी हो गई। परदेसी को तो मानों यह सब कुछ पता ही न था वह तो माला से बातें बनाने में व्यस्त था।

"हाँ माला, तुमे मुमसे डर तो नहीं लगता।" ं 'नहीं, मुमे डर मला काहे को लगता मैं भीरू थोडे ही हूँ।"

उसने किंचित मुख बनाते हुये कहा।

"तू बातों की माला बहुत पिरोती है, इसी लिए तेरा नाम माला पड़ गया।"

"नहीं, माँ कहती है कि माला तो भगवान के कंठ की शोभा है। यदि माला को न धारण करें तो वे भी अच्छे न लगें।

"त्रीर माला जानती है ? माला सुमिरनी होती है जिससे प्रभु स्भरण किया जाता है।" परदेशी ने सौम्यता से कहा।

''अच्छा ताजा रस पी लो परदेशी बाबा।' श्रीर सच ही चौंक कर उसने रस का लोटा श्रोठों से लगा लिया। रस पीकर लोटा धरती पर रख दिया श्रीर विरक्ति-भाव से पैरे पर लेट गया। माला को लेकर रूपा चली गई घर के श्रन्दर।

उस रात थोड़ा रस पीकर ही माँ वेटी लेट गई। माला तो तुरन्त ही सो गई परन्तु रूपा के मन में अन्तर्द्धन्द छिड़ा था। उसे नींद कहाँ।

चन्द्रदेव भी अठखेलियाँ करते अकिंचनों के गृह में रूषा बिखेर देते। पुनः भोर होते न होते समेट लेते। क्यों १ क्योंकि वे भी परदेसी थे बेचारे, उन्हें भी जाना था। रूपा विचार मग्न है।

परदेसी ? वही रूप-रंग वही डील--डील किंतु मुख पर धवल ज्योत्सना, हृदय में अटल वैराग्य । परदेसी आज सोया है अपनी ही सराय के द्वार के तरवाहे में । उसके प्रेम की रूपहली ज्योत्सना रूपा के अन्तर पट पर अंधकार की छाया न पड़ने देती । उसके पावन प्रेम की चॉदनी ने ही तो रूपा को मोह-तम से सदैव दूर ही रक्खा।

श्रीर श्राज उसका ही श्रटल श्रनुराग मानों साकार बन कर परदेसी के रूप में उसके नयनों के समन्न श्राया था किंतु सत्य श्रीर संयम के दो भरोंखों से होकर उसके प्रेम की वही ज्योत्सना छन-छन कर उसे सहज-संयम में मानों पाग रही थी, जो उसके श्रंतद्व नद को इन मावनाश्रों से परास्त कर चुकी थी कि 'जिसने दुःख को नाश कर दिया है, उसे मोह नहीं होता श्रीर जिसने लोम नष्ट कर दिया उसे ममत्व नहीं भाता श्रीर सच ही उसका हदय बजू हो गया था। कल भोर होते ही चला जावेगा परदेशी श्रीर जाने क्या क्या सोच गई वह।

उस रात सो न सकी। नाँति—भाँति के विचार—प्रहरुओं ने मानों निद्रा-देवी को उसके निकट जाने से रोक रक्खा था। किंचित तारिकाओं के मध्य वह उठी। आँगन व छोटे से दालान को माड़- बुहार कर शीव ही आग जला कर उसने पानी गरन होने को रख दिया तथा स्वयं आटा गूँध कर चार गरम मीठी रोटी सेकीं। यही तो उसके परदेसी को भाती थीं। वह पुनः पुनः द्वार पर आहट लेती, कहीं परदेसी जाग तो नहीं गया। अपने सुह।ग-चिन्हों के रब को अपने में दबा कर साध कर डग रखती वह कि कहीं सुहागिन के यह शब्द सिंदूर—देवता तक पहुँच कर उन्हें यह न जता दें कि तुमने इसी अमागित की माँग में एक दिन सिंदूर डाला था।

श्रचानक वे ही पुराने छंद व दोहे उसके कर्ण-कुहरों से टकरा कर ऊधम मचाने लगे। परन्तु वह ? वह तो हिमालय के समान निश्चल हो चुकी थी और पवन के सदश स्थिर, जिससे परदेसी का मार्ग और भी स्वच्छ एवं सुरिच्चत हो चुका था।

जवा की सूनी गोद ऋरुणाई ने भर दी थी छोर इसे गोद में लेकर मन्द मन्द मुस्कराते हुये वह आगन्तुक परदेशी स्वागतार्थ अंचल फैलाये खड़ी थी। एकाएक वह आ भी गया और पद्ती चहचहा कर श्रपने श्रपने नीड़ां से उड़ कर भोजनार्थं जाने लगे। रूपा ने श्राकर माला को जगाया। श्रचानक उसे कुछ स्मरण हो श्राया। माला के हाथ—मुँह धुला कर गर्म जल परदेशी को भिजवा कर श्राप चारपाई उठा कर उद्यान से चुन चुन कर लाए सुगंधित पुष्पों की एक सुन्दर सी माला गूँथ डाली।

सी माला गूँथ डाली ।
 उधर परदेसी ? उसकी कुछ समभ में ही न आ रहा था। यहाँ
तो उद्यान, पुष्प, कल-कल करती सरिता सब कुछ उसे जैसे जाना
पहिचाना लग रहा था और रूपा और उसकी माला ? किंतु वह सब
कुछ जान कर भी अनजान बना रहा।

क्यों ? परदेसी था न बेचारा । वह तैयार होकर चलने को ही था कि लोटे में जल और मीठी रोटियाँ लिए रूपा सकुचाई सी आकर अं एक ओर खड़ी हो गई। परदेसी ने देखा—

"अच्छा ला माला । दो रोटियाँ खालूँ।" रूपा ने जल तथा हाथ की थाली भूमि पर

रूपा ने जल तथा हाथ की थाली भूमि पर उसके सामने रख दी। वह खाने लगा बड़ी तन्मयता से। रूपा च्यात्म-विमोर थी। लगन ने लगन को ढीला कर लिया था, वह हार कर भी विजयी थी। अचानक रूपा के काँपते करों ने परदेसी के चरणों पर कुछ कोमल सा बिखेर दिया। परदेसी ने तुरंत ही उठा कर उसे कंठ में पहिन लिया और चल दिया च्यनजान के समान। माला ने छोटे छोटे करों को जोड़ लिया। रूपा ने मत्था टेका चौर वह सूक चला जा रहा था। रूपा द्वार से लग कर खड़ी हुई जाते परदेसी के मुख-कमल को एकटक निहार रही थी।

वह बढ़ता जा रहा है उसके नैन-ज्योति का दीपक साथ लेकर।
एक बार यूम कर देखा, मानों कह रहा था 'साध्वी तेरा मुहाग अचल
है। तेरे युग-सितारों की दिव्य-ज्योति का यह दीपक मुक्ते सहज मार्ग
दरसाता चलेगा जिससे मैं कभी पथ-भ्रष्ट न हो सकूँगा और दोनों
ही विजयी होकर रूपक-माल धारण कर वहाँ चलेंगे जहाँ से परदेसी
कह कर हमें कोई लौटा न सके देवि।''

उसके हदय में थे आँसू और उसके नेत्रों के भरोखों में भाँक रहा था 'परदेसी'। CONTROL OF MIND

(SHRI RAM CHANDRA JI, PRESIDENT S.R.C.M.)

India is the home of spirituality. As such the speculation has been active in all ages. This is the time when the dorment forces of man are taking a deeper trend on spiritual plane. The world is also having its own share in building the entire structure of man on the basis of spirituality. The most encouraging feature of the day is that they are all seeking the way for peace. In-spite of so much wealth in some parts of the world peace is wanting The external means are adopted in vain for earning peace. Unless we turn ourselves in wards seeking peace, we can not have even a grain of it. Different methods are being adopted for securing peace; one adopts it according to ones own temperament.

The teachers of the day mostly leave the burden of controlling the mind on the taught which really makes it a difficult problem for the abhyasi, with the result that he is unable to overcome the difficulties. In such cases nothing remains to be done on the part of the teacher. In other words the duty which devolves on the teacher is shifted on to the taught.

The Yoga Marga brings the result very soon

No. 1 Year 4, 1960

if one has the real devotion side by side, because by the instrument of devotion one becomes attached to the Beloved soon. The thought of Beloved is there which helps a man to go into deeper consciouness. If some, how we get the teacher who can foment us by his internal force aquired by being a Bramhanishta then the difficulty is mostly over and we soon begin to peep into the Real Being. There may be so many method of Yoga under different names and I present the remodelled method of Yoga under the name of Sahaj Marga.

The Abhyasi is recommended to do the meditation on heart supposing the Divine light within. The master attends to the cleaning of the system by removing Mal (मन), Vikshep (विक्षेष) and Avaran (प्रावरण) and is a great help to the Abhyasi through out the spiritual career.

We have come down from the main source, & when we want to reach there we will have to ascend crossing the different Chakras or plexes. I am not dealing here with the tachnique of Sahaj Marga but a few things necessary for the men who have formed their tendency to rise above themselves. The training under Sahaj Marga starts from Karan Sharir (Causal body) where the impression are in seedling form. We do not stop the thoughts which come to the Abhyasi but we try to clean every

centre of the nerves and the mind lake (Cit) itself We clean the very bottom of the mind lake where front the waves start. If we some how succeed in stopping its waves the matter which gives them rise will remain as it is. It is possible that by the force of the will the thought waves may be stopped, but the matter which had given rise to those thought waves remains. And if it is not removed, the liberation is not possible. We should proceed in a natural way so that the poison at the root may be removed. Our associates also complain of the incursions of the thoughts, but they are happy at the same time as they find thoughts less disturbing.

We can attain liberation, as our scriptures say, only when we are free from the coil of past Sanskaras or impressions. The present Sanskaras are so much controlled by themselves that no further Sanskaras are allowed to be formed. It is, of course, a spiritual state. And we come to it easily in Sahaj Marga when we go deep into the consciousness.

The thoughts, which the mind creates, help a great deal to bring the past impressions to Bhogam. But the people may express the fear that, in case they adopt Yogic means and the trail of Sanskaras eontinues, they may be in greater difficulties and may suffer from ailments diseases and accidents. They may be right in their fears. But if such thing

. 1

is to happen, the presence of the Master will, in that case, become useless. The Abhyasi himself works in removing their intensity, and the force of the master too helps the Abhyasi in his efforts to fry them to a great extent. The method may look foreign to the readers but it is the ancient method which lay burried so far. The effect of the Bhogam is not so serious as the abhyasi consider in spite of the fact that so many impressions have pushed themselves for the Bhogam. The cleaning of the system itself means the removing of all these things. The cleaning of the system brings the desired result very soon, and we become lighter and "Sookasham" day by day to secure union with the Lightest.

# SIDDHIS

( SHRI RAGHAVENDRA RAO )

We are told that "Siddhi" literally means attainment, achievement, completion or even perfection. In its wider sense there appears little sense in writing anything about it as it may cover all arts from divinisation to pick-pocketing. Hence we shall confine our essay to the famous aphorism of Patanjali, viz-

"जन्मौषधि-मन्त्र-तपः समाधिजाः सिद्धयः।

First of all let us clarify our reason for attempting to write about Siddhis. It is generally believed that siddhis are necessarily indicative of Divine wisdom. And supernatural powers, mysterious phenomena or even abnormal mental states are kept in view while thinking of siddhis. The word is mystified still more by the fact that almost all our ochre-coloured swamijis, who are supposed to teach us religion, take great pains to make us believe that they are siddhas or possessors of siddhis. Consequently, some of us turn non-believers and call them-more often quite justifiably-impostors and dupes, and some of us lose faith in our capacity to gain Divine knowledge due to the mysterious and

-1.

.

ambiguous nature of siddhis which are mistakenly considered to be indispensable, and many of us fall into the trap. Hence it is necessary to inquire into the nature of siddhis and their place on the path of Divine knowledge.

Many elaborate commentaries are written on the sutra referred above which, we are given to understand, means, "Siddhis are of different kinds, namely:- by birth, caused due to drugs, by repetition of sacred formulae, and by askesis." If by siddhis abnormal powers are meant in the sutra, the whole sutra or even the whole book becomes meaningless, because Patanjali, the sutrakara, has compiled the work with a view to enquire into the nature and activities of mind and the methods to attain "KAIVALYA" through the realisation of self, Ishwara, or purusha-vishesha who is devoid of all bondages and who is indicated by "", or to abide permanently in Him (swarupa). If we keep this aim of the sutrakara before us while interpreting the sutra an obvious meaning of the sutrakara strikes us, namely CONDITION or STATE.

If we reconsider the meaning of the sutra in this light we can at once understand that particular mental states can be experienced. These states are either inborn in an individuat according to his constitution (physical as well as mental and psychic) or can be experienced by the use of certain drugs, or else can be acquired by the repetition of sacred Mantras learnt through a guru or can be attained by practising austerity or askesis.

At this juncture we should carefully avoid a pit-fall. When we know that siddhi is a mental state—a pleasant one too-we should carefully examine such states produced due to different causes and the difference, if any, between such states produced by different factors. We should be careful, more so because this field pertains to one's own experience and to one's conception construed out of listening to the account of others' experiences—probably called "subjective" in academic jargon.

First of all let us hear what others say who have eaten opium or consumed mescalin or have used the so-called "spiritual" drugs, The more a person is expressive the more vivid and dramatic the description of his thrill, ecstasy, unspeakable or indescribable joy, supernatural sounds, unearthly visions and what not. Then let us hear what the scientists say who claim to have observed and analysed such persons and their experiences. Here too the more athiestic and materialistic (or "brain-dependent"—to be more sophisticated) the scientist, the more the vehemence in his insistence to equate the experiences of the dope-fiends to those of a

39

mystic or a saint. But to be on the safer side let us not experience the effect of drugs upon ourselves in order to see how it feels like, however charmingly our friends may entice us for a peck of a century old scotch whisky or even a glass of best german beer.

Next, the literature of psychoanalysis gives us abundant material on abnormal child or even adult psychology. By the bye, the psycho-analytical literature has spread so rapidly and so widely that even A the "purest" puritan is hardly affected by the mention of the most horrifying sex-abnormalities nowadays. To return to our point, we have heard many cases of seeing the fragrant sounds, smelling the dazzling melodies and hearing the sweet colours etc. We have also heard about many a young person who had frequently had "attacks" of trance, who saw the future, or who read our past and present thoughts, but, nevertheless who turned a scoundrel afterwards. In our country every alternate chap in an orthodox family appears to be a Janma-siddha who converses with some god or a goddess or who is sometimes possessed by one such. All such muntal states can be traced to the individual's constitutional set up-call it a defect, if you consider yourself to be a braindependent scientist: nevertheless such states are wondered at by the vulgar and common people.

If some words are taken up and repeated for a considerably long period, the practice creates a particular mental state. Some people find such a state very pleasant. Such a state is particularly more soothing and delightful when the words are associated with love towards an object. There are certain words having particular consonants ror the production of particular conditions like terror, swoon, trance, hypnosis or ecstasy. Here too, the effect may be traced to the rhythmic vibrations of sound produced by the repetition of the words affecting the brain, or the mind if the will-force is applied.

Now we may examine the siddhi attained through Tapas, askesis or the practice of austerity. If austerity is practised without any love or devotion to God but simply with the motive of acquiring some siddhi or supernatural power, it will, no doubt, produce some siddhi. Hatha yoga or our swamijis? much trumpeted kundalini yoga are its examples. (Our mahatmas mention about kundalini when they are not talking of Bhang or Ganja. Or the more "advanced" swamijis start recommending the rousing of kundalini when they finish off burning of tons of ghee and corn by way of havan.) What are the methods adopted? Intense imaginations or terrific mortification of body creating hallucinations or benumbing of the brain. These are indeed the Tapas-siddhis which we are recommended to attain in order to have divine knowledge.

...

The siddhis which come during the practice of Raj Yoga under the system of Sahaj Marga are natural ones. The states or conditions are so natural and so light that one is hardly aware of them. Nevertheless, if one is keen and alert in his observation he will find the various states so naturally and thoroughly evolved one after the other that he is wonderstruck. The awareness of one pervading everywhere, of one having become the many, of the one source, of one alone Existent, of one alone manifestant are really the siddhis one has to aim at to have divine knowledge. These are truths verified by almost all the saints and sages and are verifiable by anybody who wants to. The so-called "bliss" about which much talk goes on also becomes subtler and subtler or more and more refined and rarefied so much so that ultimately it is left far behind, for good. These come through "samadhi" or eqanimity.

Please do not be naive in asking us about the so-called classical ashta-sidhis, namely-levitation etc. · They are true in so far as they point towards one's dream-stage experiences. But if you mean by them the feats displayed by the so-called siddlas or mahatmas, well, to be frank, we have not yet come across such a chap and we are afraid, we may not at all be able to see such a one. Please do not fling upon us the authoritative commentaries of great authorities. We wonder to what extent the authorities themselves had any experience or to what extent they could free themselves from authoritarianism. Do you think that we are suggesting that all these are fairy tales and impossible? Well, we do not wish to impose ourselves upon anybody. You are free to believe as you please. But, for your own sake, do not be superstitious.

## Talks on Shri 'Babu ji's'

'Commentary on the Ton Commandments of the Sahaj Marga'

(By Dr. K. C. Varadachari)

#### **COMMANDMENT 1**

Rise before dawn. Offer your prayer and puja (worship) at the fixed hours, preferably before sunrise, sitting in one and the same pose. Have a separate place and 'asan' (seat) for worship. Purity of mind and body be specially adhered to.

The importance of getting up at the time before sunrise for our daily duties has been long recognized. Indeed the last two hours of the night preceding the day-break or sunrise has been called BRAHMI-MUHURTA. It is literally the hour of Brahma, the creator of the universe. In the northern hemisphere it is the month preceding the uttarayana, and is called the month of MARGASIRSA when the sun is in the constellation of sagittarius or dhanas. Sri Krishna has said that among months he is the month named margasirsa. It is well known that all creative work starts with the dawn. Vedadhyayana, music and other learning of fundamental sciences are counselled about this hour. The day for the Pancaratra agama begins with the hour of abhigamana or moving about.

The first commandment accordingly states that one should rise before dawn or sunrise. Master Ram Chandraji Maharaj gives another reason. This is to reveal the correspondence between the creative period of the entire universe and our own times as calculated from the movement of the sun or diurnal rotation of the earth.

At the beginning it must be presumed that only the transcendent beyond all thought existed. Obviously such an existence is completely different from what we call existence because all this arises from that through the act of original thought. This thought also must be considered to be different from all our thought but that it is the power of manifestation or energy of projection or manifestation. This is the most powerful force or energy from which all creative being proceeds. This thought having arisen comes into contact with energyparticles which are of the subtlest nature in the beginning. The thought itself is that which proceeds from the divine fire (or agni or divine will) which is eternal, from which all things or thoughts arise and to which all return.

The energy particles coming into contact with thought get heated up and move out; and in this moving out they irradiate the entire universe, forming rings and rings and individuating themselves. If we can conceive of each particle of energy as a soul or ego its coming into contact with the original thought arising from the divine fire eternally existing, it will be seen that each of these has produced for itself a series of rings which are, as they become distant from the centre, grosser and grosser, and get caught up in these rings which are indeed its cocoon so to speak.

It must be seen that the process of creation or daytime starts with this push towards grosser and grosser existence, as the heat divine becomes operative in converting subtle energy into gross particles. The necessity to see that this precise time of our grossening must be taken advantage of for realising subtlity becomes clear. We have to reverse this process by practice of connection or maintaining through the thought divine with the centre or central thought or condition which is tam or that (second person singular of SAH.) This condition may be said to be the ultimate State or God. It is absolute peace or SANTI, beyond that nothing is.

Man strives for this SANTI or peace within. There is resemblance with this SANTI of the time of creation or rather dissolution. The times of conjunction or SANDHI between creation and dissolution are both early morning before sunrise, and sunset in the evening and this SANTI deepens

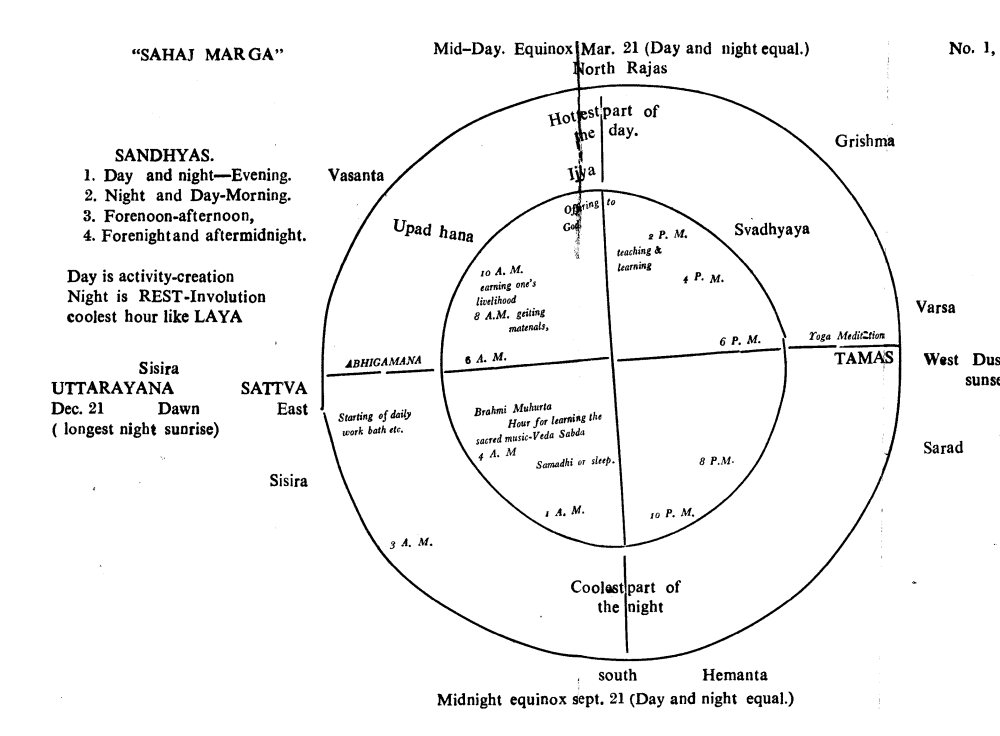
quiet, the living in the ultimate fully which develops sahaj samadhi, natural absorption, in the ultimate who verily is the source of both creation dissolution. Thus one develops the vision of transcendent.

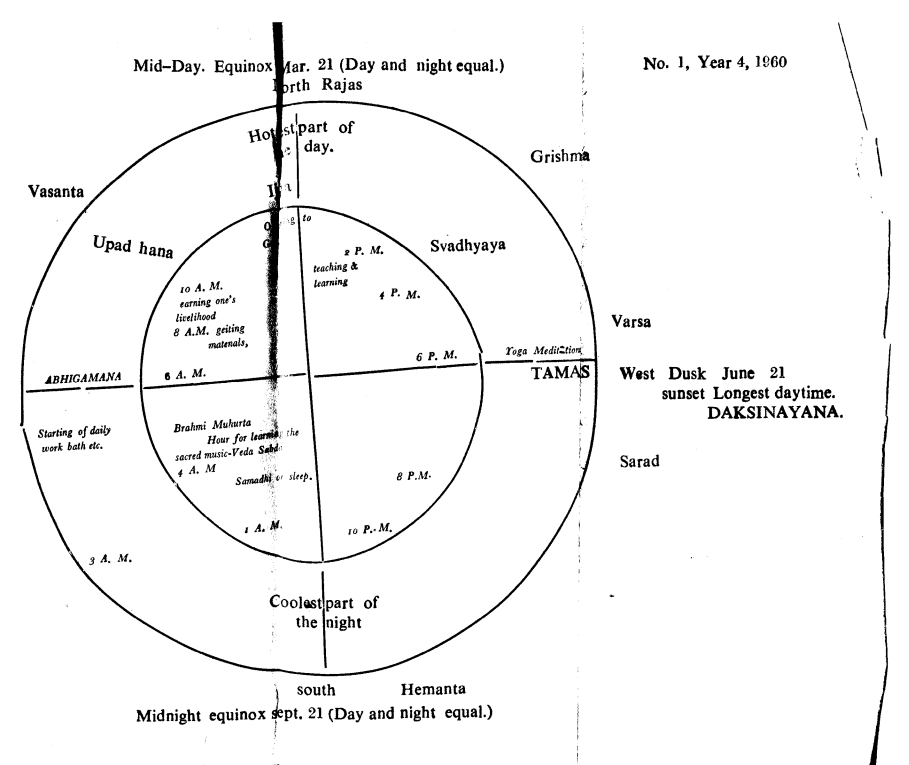
Master has also suggested the connection between the seasons; as we have stated it reviews to the moving of the earth round the sun and marks out the periods of heat and cold, expansion and contraction, manifestation and absorption.

Master does not mention the metaphysica' views separately. It will be clear that we accept (i) that there is an original divine fire existing eternally into which all enter and from which all emerge through the first original thought. This state or existence is back of all existences but itself cannot be described in terms of these existences. Master calls this zero or nothingness. This is the goal of all human beings, and as such it is God. (ii) There are very subtle entities or particles which are of A the very nature of energy. They too are eternal in \( \frac{1}{r} \) a sense but they are withdrawn into the ultimate at laya or pralaya. Individual souls exist eternally. They reach upto this state during their attainment and realization and in pralaya are just withdrawn indistinguishably into the centre, and in srishti or creation they come into manifestation. But it is not

lised souls
bondage.
is highest
get grosser
return to
who have
the world

ising from f our gross ts for the d outward. hree eternal ce of the eads to all he help of as reached t one can reat effort. haster who the times ature. He being to hder to the path are he activity. hat activity sloth and





quiet, the living in the a sahaj samadhi, natural a who verily is the soun dissolution. Thus one a transcendent.

Master has also botween the seasons; as to the moving of the marks out the periods ( and contraction, manife)

Master does not views separately. It will that there is an origina into which all enter ar through the first origin existence is back of all be described in terms calls this zero or nothir human beings, and as are very subtle entities the very nature of energ a sense but they are v at lava or pralaya. In They reach upto this & and realization and in indistinguishably into th creation they come into

of the previous creation period return to bondage. Only those that have not reached this highest condition return to the manifestation and get grosser and grosser conditions which means a return to sorrow. The addient view is that those who have attained oneness with God do not return to the world of gross manifestation and sorrow.

There are thus particles of energy arising from Thought action which forms the world of our gross experience and rings or sheaths and knots for the souls as they proceed to move outward and outward.

Nature, souls and God are thus the three eternal entities in essense. Thought is the force of the divine in which every soul shares, which leads to all process of manifestation, and it is with the help of this force as given by the master who has reached the ultimate identity with his thought that one can return to the same directly and without great effort. What is necessary is the finding of the master who will do this for the individual. He knows the times and hours and powers of the divine nature. He nakes one pass from one's little private being to ) God's and master's world of reality. Surrender to the godhead and willingness to pursue the path are Pabsolutely necessary. Cold promotes in some activity, in some sloth, and death. One should seekthat activity which leads to liberation and not gross sloth and gross death.

(2)

Sri Ram Chandraji introduces into this topic an important principle, namely, 'invertendo' or inversion, this consists in the peculiar process of inverting the arrangement during the passage from one place of experience or existence to another. The left of an object becomes the right and the right becomes left at a different level. In logic we speak of conversion as the process by which we make the subject of a proposition the predicate and the predicate the subject. But inversion proceeds further and in it we make the contradictory of the subject the subject and the contradictory of the predicate the predicate of the new proposition. Undoubtedly there is a change in the signs affirmative and negative in order to accord with the principle of keeping up the meaning. There is, of course, an intermediate step in ihis process of arriving at the inversion, namely, the contrapositive. The idea, however, is that these are but ways of expressing the meaning of proposition in terms of subject and predicate and in terms of their negatives.

We are not concerned with this logical process, for we are not attempting to keep the meaning the same, rather we are attempting to reveal the inner dynamics of movement which leads to either the

expression or passage of ascent or descent.

Thus we know in physiology there is the arrangement of the nervous paths in such a way that the left-side nerves move over to the right side of the brain and the right-side nerves move over to the left side of the brain. This is called decussion. There is also in respect of the eye, semi decussion, one group of left side nerves move to the left itself and another of the same move over to the right side, and similarly with right side group of nerves.

Sri Ram Chandraji has written in the Efficacy of Rajyoga about this decussion or inversion of the sides in respect of the upper and lower parts of the heart and bramhanda, parbramhanda and the central region. The upper becomes the lower and then once again becomes the upper and so on.

This seems to be so general or universal a law that it is perhaps possible to apply it to the knots which seem to operate in this manner because of the twist that enters into every knoting.

Sri Ram chandraji has explained in the context of the first commandment that the sattva, rajas and tamas of the times or matter are but the inversions of the higher levels. Thus tamas (or Tam) which is nearest to the Ultimate appears to be the farthest from reality in the appearance and is the lowest in the scale of matter. Sat or truth is seen to be highest from our point of view but it is indeed left far behind when we enter the realm of spirit. rajas as activity, however, retains its place being always the middle. It is consciousness-force, activity and so on. Tamas is called inertness, so too tam is activityless and is peace, free from all change and so on.

TAM (Ananda)
CONSCIOUSNESS (cit)

TRUTH (sat)

Sattva

Rajas Tamas The inversion is as in a mirror.

Sattva is the image of sat. Rajas is the image of cit. Tamas is the image of

tam.

Thus the coolest portion of the day is that of Tam, and the hottest portion of the day is rajas or cit. The state of laya is nearest to Tam (and it is unfortunate that this period is utilised for the most indolent and slothful if not perverse utilisation of cool hours when calm and peace can be easily attained. The night is usually the time when asuras are said to do their dirty work, but it is also utilised by saints for attaining the highest peace by their meditations and absorption in the highest. The night resembles the period of laya or dissolution, mergence and union, rather than the day time, which is for creation, emergence and separation.

(3)

Last week I spoke about the importance of choosing the SANDHYA or the meeting time between the external heat and the cooling off of the same as the best time for meditation as it will considerably help in the attainment of LAYA-AVASTHA, which we are all seeking with the ultimate reality beyond time. The times that we know as the SANDHYAS are, of course, relative to the sun, the earth and perhaps the moon also and finally our own time as determined by our waking and sleeping hours. In a sense this is spoken of by the Prashnopanisad which describes the day times and night times, but it does not clearly indicate the SANDHYAS as important. However, the most important hours for meditation are the cooling hours of the night-both at the time of going to bed and at the time before sunrise. These are naturally helpful and we utilise the natural time for meditation for our purposes. The times follow the laws of influence of externalheat.

It must be clearly noted that in this Natural way of union with the ultimate reality which is our goal, the transcendence of even the levels of existence or sat or truth and consciousness is aimed at.

. 4

A brief explanation of the important mystic law of invertendo or the law of inversion can be given to illustrate how the mystic or yogi aims at the tam (that) stage beyond the sat (satya or truth.) It is the stage beyond philosophy from which philosophy springs, it is the basis of real experience which makes for the judgments of sat. Sri Ram Chandraji Maharaj has stated clearly that we all think of the three g unas-sattva, rajas and tamas as being placed in a particular order. Tamas is the lowest, which means inertia, very much similar to the stage of inconscient things, rajas is activity and motion and passion, whereas sattva is the acme of harmony, light and so on. This is the order of the \* phenomenal life. We all seek to attain sattva which will help us to know truth. The yogi going beyond the nature sees that these three gunas are but reflections so to speak of the highest nature and in this reflection we find that sattva or satya is the nearest and lowest whereas tamas or tam is the highest and is what we have to reach. Rajas is<sup>2</sup> what remains in the middle always. It is in fact the common point. It has the nature of activity in the lower and consciousness at the higher. That is why consciousness mediates between peace of attainment and perfection which is unchanging, and truth which is constantly being modified by further experience and is also a test of existence.

The necessity for purity is very clear. purity of the body is helpful for meditation. Thus one should be pure and clean in every respect when he gets into meditation. Thus there is necessary the preparation for meditationsuch as cleaning oneself fully. It makes the meditation healthy and one's attention is not divered to the body. There is also needed the selection of a pure place which is clean. One has to choose a place where there can be no disurbance at least during the period of meditation. The time of meditation being regularised one habitually turns towards it when the time arrives. So also when one approaches the place of meditation, the meditative mood will return to him.

The next important step is asana or posture. Master has stated that the natural posture (siddha or ready posture) which we take when we sit is best. There are mentioned many postures or asanas such as padma, sarvanga, sirsa, hala, bhujanga, kukkuta, matsya etc. But not all of them are useful for our meditation, though they may be good for health and other purposes. For purposes of meditation and prayer we ought to take up the sitting posture which is steady and easy and which can be maintained for at least an hour without discomfort. It is clear that siddha and padma asanas are the only two good asanas that one can assume In these two asanas the head must be kept erect and the back

must also be straight and curved. It is to be pointed out that it helps the descent of the grace to the heart much more easily and has probably no connection with the kundalini ascent as such, though it is not ruled out.

In the asana we assume a posture of withdrawal of our sense and motor movements corresponding to our aim, namely, laya with the highest. As Sri Krishna has stated one has to withdraw one's limbs into oneself (sense-organs, motor organs and mind) even as the tortoise does Thus asana which is uniformly assumed helps the meditation.

There is similarity to the deep sleep state in asana since as the Mandukya upanishad stated the sense-organs, motor organs and the manas in their gross as well as their subtle conditions are withdrawn. These operate in the waking and dream states of the individual.

Now the contraction of the activities or withdrawal of the activities leads or helps towards recapitulating the original conditions of the tam or latent state prior to manifestation. The individual will thus make effective his unity with that latent condition.

The master shows that once these are attained and one begins to meditate on his heart which is

the meeting place (sandhi) of the acit and cit conditions or the gross and the subtle conditions of the original force, then thanks to the grace of the master and his transmission, the gross particles begin to become subtle and subtler till they are finally recovered and merged into the latent state. The heart's importance in this is clear because it is at the heart that one really perceives, so far as man is concerned, the meeting place and conversion of the gross particles ard paramanus into the energy that finally becomes latent or merges into the ultimate. The yatra or travel to the source becomes automatically started once the prayer is made at the appropriate time and place and in the appropriate manner.

The whole commandment in a nut-shell states that for the speedy purposes of realization it is best and advisble to choose the conditions which will not interfere with our abhyas. The time to be chosen must be the time when external physical or gross heat of the sun is not active; thus bed time and early morning are very good periods, clearliness of the body and mind is necessary. One must have the yearning for peace which one seeks when going to bed after a hard day's labour or work. A fixed place and fixed pose are additional helps. Meditation on the heart is most useful and imperative for peedy approach to the ultimate state.

Above all master's grace is to be sought integrally. All the others such as time, place and pose are relatively helpful and one should not drop abhyas just because one has no time, no place and no convenience and is unable to sit in the siddha or the padmà asanas. Master will help all if there is aspiration for the ultimate and its descent in oneself.

Therefore the first commandment is comprehensive as it covers almost the yama, niyama, asana and dhyana stages of the yoga-sastra.

(Series to be continued)

Once in a gathering of abhyasis a discussion on the theories of the Acharyas of Vedanta was going on.

The master intervened, "To my understanding Adwaita refers to the spiritual state in which the consciousness of the pair of opposition is dropped out"

# Misunderstandings about yoga II—TYPES OF YOGA

(Shri Ishwar Sahai)

The presence of numerous types of voga, each treated as distinctly apart from the other is often most baffling to an abhyasi who is on this account at a loss to understand the real significance of voga. So much emphasis is laid on each one of them that it becomes almost impossible to decide which is best suited to the ultimate purpose of a true seeker of the divine. There are thus karmayoga, bhaktiyoga and gyanyoga, each represented as a complete form of yoga. Further more Japa yoga tapa yoga, mantra yoga, tantra yoga etc. with their set courses of practices for particular ends-not necessarily realisation of the Absolute; still more, daya yoga, samadhi yoga and even kundalini yoga, this may indirectly go to mean that any thing or every thing that one might undertake for the achievement of his desired object is yoga. What may all that mean or what may be the real purpose at the root becomes thus a problem to solve. Consequently yoga which in it-self is quite plain and simple becomes a mystery to most of the people. It is for this reason that lying on thorns, standing on one

¥.

(60)

No. 1, Year 4, 1960

leg or practising a few exercises of asan or pranayama is considered as yoga. What a great diversion from the real point. Yoga which is originally a great psychic science to help man to realise the highest, has on account of these false and misgui ded notions become a physical pursuit for the achievment of certain miraculous or supernormal powers.

Yoga is the natural life of a man and does not admit of any mystery or miraculous happenings. It is quite simple. It is neither religious moralism nor self extinction. It does not involve hatred of existence, non-work, non-responsibility or exemption from duties, whether in respect of the world or the divine. It is really an accurate method of living in divine consciousness, away from egoistic consciousness.

Yoga practices are very old and were followed by saints and sages long long before Patanjali's yoga shastra was introduced. References to yoga can however be traced cut even in the Upanlshads, but during the period there being no systematic expositi. on of the subject, the practices followed were based on the practical personal experiences of the teachers, which passed down from heart to heart or from the teacher to the taught. There may, however, for reason of varied experiences and different levels of approach of individual teachers, have been variations in the methods followed in individual cases which subsequently developed into different forms, now coming down to us as so many different types of yogas.

In order to remove this complexity, the great sage patanjali made the marvellous effort to present a cosolidated form of yoga by coordinating the different types, prevelent at the time. The system expounded by him is known by the simple name of 'yoga' without any kind or classi-fication. It includes all the ess-ential features represented by the different types under different names. Karma, bhakti and gyan are the very component features of it, japa, tapa etc are the means or practices prescribed in individual cases in accordance with the particular needs of an abhyasi, and laya and samadhi are the final results to be achieved. It is a systematic course, complete in almost every respect to suit the purpose of an aspirant from the beginning to the end. It is only this form of yoga that must duly be taken into consi deration while refering to yoga and not any of the fetish pursuits provided for by the sub-classifica tions. Really yoga is one and only one and all the various types are like partial in ferences drawn by a number of blind men about the real shape of an elephant. The elephant, as a whole not being in comprehensive

feeling of any of them, each presumed it to be like one of the limbs he came in contact with, thereby concluding it to be like a snake, a rope, a fan or a piller. This is one of the basic errors which is responsible for so much mystification of yoga. The Sahaj Marga, therefore, not taking into account any of these types, hits directly upon the main issue right from the beginning, treating it as one complete system based on natural science, sufficient to lead a man to the highest level of spiritual attainments.

But yoga expounded by Patanjali can however be divided into two sections the Hathayoga and the Rajyoga, though the expounder himself makes no distinct demarcation between the two nor does he even mention the two names. Hathayoga pertains to the physical side of yoga and deals with the bodily practices to control the activities of the body and the mind, whereas Rajyoga pertains exclusively to the real pursuit and deals directly with the finer experiences connected with the soul. Under Patanjali's system of yoga, Hathyoga was treated as an indispensable prelude to the main pursuit-the Rajyoga. But the rigid rules of life, involving austerity, penance and mortification required for the practices of Hathayoga, not being in keeping with the ordinary worldly life, the two-the yoga and the worldly life, came to be treated as the two alternatives, in complete contrast with each other. That

is a very improper and misleading view. It is in fact only the transformation of the ordinary life into yogic one which is needed for the pursuit of yoga. But unfortunately no attention has so far been paid towards coordination of the two ways of living so as to make highest attainments in yoga easily obtainable in an ordinary worldly life. Hathyoga, sofar as it relates to the physical regulati on of the body and the mind may at its elementary level be taken as a preparatory course for the main pursuit. But over-attachment to its details inorder to enforce indiscrminate suppression and strangulation of mind and Indriyas so as to stop its normal working definitely a wrong and unnatural greatly detrimental to the final success. The Sahai Marga, therefore discards mechanical practice of these physical exercises provided for under the Hathayoga clause, except in so far as they relate to the maintenence of sound health; and makes astart direct from the regulation of the mental tendencies which control all the physical activities of the mind and the body and helps to being about an allround transformation in the being of a man.

(Series to be Continued)

"Sahaj Marga"

#### स्तकत

दिवि भूमी तथाकाशे बहिरन्तश्च मे विभुः। यो विभात्यवभासात्मा तस्मैं सर्वात्मेने नमः॥ स्फुरन्ति सीकरा यस्मादानन्दस्याम्बरे ऽबनी। सर्वेषाँ जीवनं तस्मैं ब्रह्मानन्दात्मने नमः॥

—योगवाशिष्ठ

[जो प्रकाश स्वरूप सर्वेत्र व्याप्त रहवे वाला दिशाओं, पृथ्वी, आकाश, और मेरे अन्तर और बाहर को प्रकाशित करता है। उस सर्वात्म रूप को नमस्कार हैं जिस के आनन्द रूपी विन्दु पृथ्वी और आकाश पर बिखर कर सभी के जीवन को स्फुरित करते हैं —उस ब्रह्मानन्द स्वरूप को नमस्कार है।

[ Obeisance unto him who is of the form of everything, the (one) all pervasive being of the form of I llumination, who appears (manifold) in the heevens, on the earts, in the atmorphere, outside myself and within myself. Obeisance to that Being of the form of unbounded Bliss, the drops shattered from whom on the skies, and on the earth form the life-sustenance of all. ]

# 'सहज-मार्गः पश्चिका के नियम

--: \*\*\*\*:--

थूं–'सहज मार्गे' प्रति वर्षे चार कार केन, ग्रपाढ, श्रदिकन, पौष मध्यवा ं 'मार्चे, जून, सितम्बर श्रीर दिसम्बर में प्रकाशित होता है ।

२-'सहज भागें' का मुख्य उद्देश्य ब्राध्यात्मिक साधना पद्धति से सम्बन्धित गृढ रहस्यों का यत्रा सम्भव छपयुक्त प्रकाशन है।

६-'सहज मार्गं' में प्रकाशनार्थं आने बाले लेखों, कविंताओं कहानियों आदि का विषय मुख्यतः आध्यात्मिक एवं साँस्कृतिक होना चाहिए।

४–लेखों, कहानियों, कविहाओं भ्रादि के घटाने बढ़ाने, छापने या न छापने का पूर्ण भ्रषिकार सम्पादक को रहेगा। लेखों, श्रादि में भ्रकाशित मत का उत्तरदायित्व सम्पादक पर नहीं, किन्सु स्वयं लेखक पर होगा।

४—प्रकाशनार्थं धाने वाले लेख भ्रादि देवनागरी अथवा रोमन लिपि में कागज के एक श्रोर शुद्ध एवं स्पष्ट रूप से लिखे धथवा टाइप किये हुए होने चाहिये।

६-'सहज मार्गे' में प्रकाशनार्थ लेख इत्यादि निम्नोकित पते पर मेजे जाने चाहिये:--

> ्रसूर्यप्रसाद श्रीवास्तव गुप्ता भवन महराजनगर, लक्षीमपुर—खीरी (उ० प्र०)

र्ध-'सहज मार्ग' में श्री रामचन्द्र मिशन के श्रध्यक्ष की स्वीकृति प्राप्त विज्ञापन प्रकाशित हो सकते हैं। विज्ञापन की दर निम्नलिखित हैं

कवर,काचौथा पृष्ठंपूरा ३०) ग्राधां १४)

म्रन्य साधारण पृष्ठ पूरा २०) आधा १०)

्रचौथाई ६) 🦿

ई, भ'सहज्मार्ग' का वाधिक मूल्य ३) है, झौर एक प्रति का १)

#### श्री रामचन्द्र मिशन का प्रकाशित साहित्य

| पुस्तक                               | तेसक                               | मूल्य            |
|--------------------------------------|------------------------------------|------------------|
| 1-Efficacy of Rajyog                 | a by Shri Ramchandra Ji( 🕏 0       | नयेपैसे)         |
|                                      | Shahjahanpur (U.P)                 | 2-5Ô             |
| 2-Reality at Dawn                    | Do                                 | 1-50             |
| ३-मत्योदयम् (तमिल)                   | अनुवादक श्री अ० बालसुब्रह्मण       | यम्              |
| (Reality at Dawn in                  | Tamil translation by A.            |                  |
|                                      | Balasubramaniam)                   | 1-50             |
| ४-महजमार्ग के दस् उस्ते              |                                    |                  |
| की शरह (इंदू)                        | शाहजहांपुर (उ० प्र०)               | 8-00             |
| ५-व्यनन्त की क्योर                   |                                    | <b>8-00</b>      |
| ६-गुरु सन्देश<br>७-स <b>इज</b> समाधि | ु<br>कुमारी कस्तूरी चतुर्वेदी      | 0-28             |
|                                      | लखासपुर-खोरी (उ० प्र०)             | 0-2 <b>X</b>     |
| क्र-'सहज मार्ग'-प्रजिका व            |                                    | <b>स्द् ३-००</b> |
|                                      | ा के किया है। जिल्हा के <b>सरि</b> | ाल्य ३-४०        |
| •                                    | , (तृतीय वर्ष)                     | 12               |
| मिलने का पत                          | ा—सेकटरी, श्री रामचन्द्र मिशन,     |                  |

# 

( The Inter-Communication and anouncement Device )

An instrument specially prepared for colleges and big offices to help the officer in keeping direct touch with all the rooms. He can hear clearly what is going on in the rooms and can talk to them while sitting in his own office.

For details Please Contact:-

#### Khandelwal Traders

Lakhimpur-Kheri (U. P.)

MAGAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAA

Premraj Press, Hospital Road, LAKHIMPUR.